
  

Expedition in die Unendlichkeit

∞

Eine spannende Zeitreise in die Vergangenheit, Gegenwart und Zu-
kunft unseres Seins

1



„Wer erkannt hat, dass die Liebe der geistige Lichtstrahl ist, der aus der Unendlich-
keit zu uns gelangt, der hört auf von den Religionen zu verlangen, dass sie ihm ein 

vollständiges Wissen von dem Übersinnlichen bietet.“

Albert Schweitzer, aus seinem Leben und Denken (Autobiografie)

„Mit dem Hunger nach der Unendlichkeit wird der Mensch geboren; er spürt ihn früh, 
aber wenn er in die Jahre des Verstandes kommt, erstickt er ihn meistens leicht und 

schnell.“

Wilhelm Raabe, deutscher Schriftsteller

2



Vorwort

Leider wird den Gläubigen und Gottsuchenden kein schlüssiges Wissen und keine 
Hilfe angeboten um zu verstehen, was unsere Bestimmung ist, und in welchem Ver-
hältnis wir zu Gott, dem Schöpfer allen Seins, stehen. Dadurch werden sehr viele 
Missverständnisse in und durch die Religionen und Glaubensgemeinschaften ge-
schaffen. Diese Missverständnisse resultieren aus den eingefahrenen Lehren der 
einzelnen Glaubensgemeinschaften und der mangelnden Bereitschaft, sich neuen 
Erkenntnissen zu öffnen. Dies gilt sowohl für die Kirchen und Glaubensgemeinschaf-
ten als auch den Gläubigen; Letztere handeln oft aus Angst, um nicht die Strafe Got-
tes auf sich zu ziehen. Diesbezüglich sind alle Kirchen und Glaubensgemeinschaften 
ziemlich kreativ, um die Gläubigen „bei der Stange“ zu halten. 

Die Religion ist ein meist von einer größeren Gemeinschaft angenommener bestimm-
ter, durch Lehren und Satzungen festgelegter Glaube und sein Bekenntnis, wie z.B. 
christliche, jüdische, buddhistische, hinduistische, muslimische Religion. 

Eine ältere Definition für Religion lautet: „Verehrung geistiger, außer und über der 
sichtbaren Welt stehender persönlicher Wesen, von denen man sich abhängig 
glaubt, und die man irgendwie günstig zu stimmen sucht“.

Die Grundlage der Religion, des jeweiligen Glaubens an eine überirdische, überna-
türliche, übersinnliche (transzendente) Kraft, hat jedoch ein grundsätzliches Problem. 
Die Glaubensgemeinschaften haben oft grundverschiedene Ansichten oder Auffas-
sungen und gehen bisweilen in diesen Vorstellungen weit auseinander. Und das, ob-
wohl im Grunde alle an den EINEN, an Gott, glauben wollen. 

Religion kann Wertevorstellungen grundsätzlich beeinflussen. Menschliches Verhal-
ten, Handeln, Denken und Fühlen prägen die Menschen und können dadurch gelenkt 
werden. Dies sowohl von den Glaubensgemeinschaften als auch von politischen Ak-
teuren. Diese Eigenschaften bergen in sich das Risiko der Bildung religiöser Ideologi-
en, die dann im schlimmsten Fall im Extremismus münden. 

In der Welt gibt es weniger als zehn große Weltreligionen, aber mehrere tausend 
Glaubensgemeinschaften, die sich als Religion bezeichnen.

In diesem Buch werden zwar nur die christlichen Lehren beleuchtet. Letztlich geht es 
aber auch nicht um die Religionen, sondern um die Frage aller Fragen:

Wer bin ich? Woher komme ich? Weshalb bin ich? Wo werde ich 
hingehen?

Jede einzelne dieser Glaubensgemeinschaften, in welchen Gott im Mittelpunkt steht, 
ist sich sicher, dass ihr Glaubensweg der „richtige“ ist und die alleinige Erlösung in 
sich birgt. Es wurden in der Vergangenheit und werden auch heute noch entspre-
chende Weichen gestellt. Konflikte untereinander waren und sind die Folge. Anderen 
Religionsgemeinschaften gegenüber wird vorgeworfen, einen falschen Glauben zu 
leben, einen falschen Weg zu gehen. 

3



Aus diesem Grund haben sich in der Vergangenheit und auch in der Gegenwart viele 
furchtbare Dinge ereignet. Grausame Glaubenskriege und Auseinandersetzungen 
waren und sind die Folge. Unermessliches Leid war und ist unter die Menschen ge-
treten! Die jeweilige Glaubensgemeinschaft stellt sich über die andere und sucht zu 
missionieren, um so den eigenen Anspruch „der göttlichen Wahrheit“ – auch in Form 
von Gewalt – durchzusetzen. 

Abscheuliche Beispiele dafür sind unter anderem die Kreuzzüge im Mittelalter, aber 
auch der dreißigjährige Krieg, der in Europa fürchterlich wütete. Man schätzt, dass al-
lein im dreißigjährigen Krieg, der von 1618 bis 1648 wütete, über 6 Millionen Men-
schen den Tod gefunden haben. 

Die Ursache dieses furchtbaren Krieges war der Kampf um „den rechten Glauben“ 
und um Macht. Martin Luther initiierte 1517 die Abspaltung aus der bis dahin allein 
herrschenden katholischen Kirche. Die protestantische Kirche war geboren und trat 
in Konkurrenz zur katholischen Kirche auf. Diese wollte das nicht dulden und beab-
sichtigte, die neue Bewegung zu eliminieren. Vergessen dürfen wir auch nicht die 
Verfolgung Andersgläubiger im Mittelalter bis in die heutige Zeit. Sogar in unserer 
heutigen modernen und aufgeklärten Zeit sind Glaubenskriege noch immer an der 
Tagesordnung. 

Die Kirchen und Religionen sind nicht in der Lage, den Gläubigen Antworten auf die 
vielen Fragen, wie zum Beispiel nachfolgende, zu geben:

 Weshalb unterstützen Kirchen und Glaubensgemeinschaften Kriege und seg-
nen Waffen?

 Weshalb machen die Kirchen und Glaubensgemeinschaften in der Bewertung 
der Menschen so große Unterschiede und grenzen Ungetaufte und „Ungläu-
bige“ aus? 

 Weshalb wird um die konkreten Finanzen der Kirchen ein „Staatsgeheimnis“ 
gemacht? 

 Wie kommt es, dass die Kirchen Gott, unseren Himmlischen Vater, nicht zu 
Wort kommen lassen, der sich doch unablässig SEINEN Kindern durch ver-
schieden Botschaften und Impulse offenbaren möchte und es hier und auch 
heute schon getan hat und immer noch tut? 

Da gibt noch sehr viele weitere Fragen, die die Menschen bewegen.

Den fehlenden Antworten folgt Motivationslosigkeit und Frust. Daraus entsteht eine 
sich stark vermehrende Orientierungslosigkeit derer, die sich bislang als gläubige 
Menschen hervorgetan und die aktiv im Dienste der Kirche mitgewirkt haben. 

Besonders schmerzt es, wenn man feststellen muss, dass „die Kirche“ sich mehr um 
irdische und politische Dinge kümmert, anstatt sich der Ur-Aufgabe zu widmen, das 
reine Evangelium Jesu Christi selbst zu leben, Vorbild zu sein, und die Gläubigen 
dazu anzuleiten. Ausgrenzung, egal welcher Art, kennt die Liebe Gottes definitiv 
nicht.

4



Zu den vielen unbeantworteten Fragen kommt dementsprechend ein massives 
Glaubwürdigkeitsproblem den Kirchen und Glaubensgemeinschaften gegenüber hin-
zu.

Da wurden über einen langen Zeitraum junge Menschen und Kinder misshandelt und 
missbraucht. Die Täter entstammten vorwiegend aus den kirchlichen Hierarchien und 
sind als Priester, Pastor oder Erzieher und Erzieherinnen und ähnliches tätig gewe-
sen. Diese Täter wurden über die vielen Jahre von der Kirche gedeckt und konnten 
ihr ruchloses Tun fortwährend treiben. Der Justiz wurden die Täter in den meisten 
Fällen nicht zugeführt. 

In den Nachrichten war zu hören, dass ein katholisches Krankenhaus in Düsseldorf 
einem katholischen Chefarzt fristlos gekündigt hatte, weil dieser sich scheiden ließ 
und wieder heiratete. Darin sah der Arbeitgeber einen Verstoß gegen die katholische 
Glaubens- und Sittenlehre und damit gegen Loyalitätspflichten des Dienstvertrags. 
Das ist insofern denkwürdig und unverständlich, weil in diesem Fall die Moral der Kir-
che erbarmungslos zuschlägt. Die wirklichen Übeltätern, die Kinder missbrauchten, 
verschonte in sehr vielen Fällen die Kirche. Diese Doppelmoral ist häufig anzutreffen. 
Dann insbesondere, wenn die Meinung und die Tat des Kirchenmitglieds nicht mit 
der Meinung und der Tat der Kirche übereinstimmt, ist es der Kirche ein Leichtes, 
Sanktionen, bis hin zur Exkommunikation durchzuführen. 

Viele Gründe also, um dieses Buch zu schreiben. Die Expedition in die Unendlichkeit 
soll zum einen wesentliche Erkenntnisse vermitteln, die uns in die Lage versetzen, 
die vielen Zustände und Machenschaften, die über Jahrhunderte in den kirchlichen 
Institutionen entstanden sind, zu erkennen. Zum anderen soll diese Expedition dazu 
dienen, um unseren persönlichen Weg in der Gesamtheit der Schöpfung Gottes, un-
seres Himmlischen Vaters, nachvollziehen und verstehen zu können. 

Ich begrüße jeden Expeditionsteilnehmer ganz herzlich und verspreche eine span-
nende Expedition, die am Ende für eine Überraschung in unserer Lebensauffassung 
sorgen wird. 

Um diese Expedition für jeden zu einem Erlebnis ohne Hindernisse zu organisieren, 
habe ich mich dafür entschlossen, kein Sachbuch zu schreiben, sondern einen (hof-
fentlich) spannenden Roman. 

Ulrich Barlovitz

5



Prolog

Lieber Leser, der Du dieses Buch liest, auch wenn Du in der Blüte Deiner Jahre bist, 
so bedenke, dass das vor Dir liegende Leben schnell vorübergeht, wie ein Traum. 
Und dann – und dies ist eine Frage, die unseren Weltsinn und Weltverstand an-
spricht – und dann, was wird aus Dir werden? Wie viel wird Dein Wissen, mit dem Du 
so viel Ruhm und Ehre gesucht hast, einst auf der Waagschale des Lebens wiegen?

Du glaubst an eine Fortdauer des Lebens, aber gedankenlos bleibst Du über die Be-
schaffenheit desselben. Ungerne lässt Du Dich davon abbringen, dass Dein Leben 
lange dauern wird, und unangenehm ist Dir der Spiegel, der Dir Deine sich alternde 
Gestalt zeigt. Ja, Du suchst durch Zerstreuung in der Welt sehr gerne die Mahnung 
des geheimen Wächters in Dir, den Schlag der ernstesten Deiner Stunden – den Dei-
ner letzten – zu überhören. 

Dieser Wächter in Dir ist die wunderbare Liebe, der nie erlöschende Funke Gottes, 
der, wenn wir auch noch so viel Asche und Staub um ihn sammeln, wohl unterdrückt, 
aber nie – weil von Gott stammend – zum Erlöschen gebracht werden kann. Stürze 
Dich in alle Vergnügungen, verwickle Dich in ein geschäftsvolles Leben: Bei allen 
Zerstreuungen ist es Dir nicht möglich, an einem nicht vorhersehbaren Tag den Ruf 
zu ignorieren: „Du musst sterben!“ 

Wie oft hört man die Redensarten: „Ich habe kein Problem mit dem Sterben. Ich 
fürchte den Tod nicht, mag er doch kommen.“ Aber droht Dir der Tod nun einmal 
ernstlich, wie ängstlich, wie zutrauensvoll hängst Du Dich, Mensch, an die schwa-
chen Künste der Welt. Ja, da kommt es, Dass Du Dich oft mit all Deiner Hoffnung an 
alle Möglichkeiten, die die Medizin zu bieten, hat mit einer Ängstlichkeit klammerst. 

Was mit Dir war und was mit Dir werden wird, wie ungerne, wie flüchtig denkst Du 
hierüber nach, und wie vertraust Du so gerne bestenfalls blindlings dem Glauben, es 
gehe Deine Seele nach dem Tode frei von allen Leiden der Erde – denn zur Hölle 
denkst Du Dich doch zu gut und Deinen Richter zu gnädig – in die ewigen Wonnen 
der Seligkeit hinein. 

Dieses Buch, von dem möglicherweise einige sagen werden, „es gefällt mir nicht, 
denn es spricht zu sehr gegen den Verstand vieler Menschen“, möchte in Dir, in Dei-
nem Innersten, ein stilles Bedenken erregen. 

Wohl weiß ich, lieber Leser, dass man das gewohnte Wissen, die Ansichten von Welt 
und Leben, Seele und Geist, Diesseits und Jenseits ändern muss, um das, was hier 
niedergeschrieben ist, wahr zu halten. Ehe man dieses Opfer bringt, verwirft man lie-
ber alles und gibt das Leben, das Erlebte dem Zufall hin. 

Unter solchen Umständen bleibt dem Forscher nichts übrig als die gute Absicht zu 
erklären und sich still in Würde zurückzuziehen. 

Betrachtest Du auch nur oberflächlich den Gang der Natur, so siehst Du, wie in ihr al-
les eine zusammenhängende Kette bildet, wo das kommende Glied schon immer im 
vorhereingehenden liegt, und überall, wenn auch oft nur leise, Übergangsstufen und 

6

privat.15o
Linie



Verbindungen, aber nirgends schroffe Übersprünge stattfinden. Der Aussaat, ob von 
der Natur oder von dem Menschen, wird am Ende immer einer Ernte gegenüber ste-
hen.

Die uns bekannten Naturgesetze werden ziemlich relativiert, wenn wir verstehen ge-
lernt haben, dass das, was wir sehen und erleben, das, was materiell sich uns zeigt, 
nur ein Bruchteil dessen ist, was darüber hinaus vorhanden ist. 

Mögen die nachstehenden Zeilen manch neue Eröffnung über das innere Leben und 
das Hereinragen einer Welt des Geistes in unsere, uns bekannte Welt klar werden 
lassen.

7

privat.15o
Linie



Gründe, um eine Expedition durchzuführen

Expedition, lat. Expedier, bedeutet „losmachen“, und ist eine Entdeckungs- oder eine 
Forschungsreise in eine entlegene und bislang unbekannte Region.

Zu unterschiedlichen Zwecken wurden Expeditionen unternommen. Unter anderem 
dienten sie dazu, unbekannte Gebiete zu entdecken, Forschung zu betreiben und 
Entdeckungen in der Tier und Pflanzenwelt vorzunehmen; aber auch, und das waren 
furchtbare Expeditionen, um sich Kontinente, deren Bewohner und die Natur untertan 
zu machen, diese auszubeuten. 

Unsere Expedition „in die Unendlichkeit“, also genau genommen in die Wirklichkeit 
unseres Lebens, der uns bekannten materiellen Welt und der unbekannten Welt des 
Geistes und des Schaffens unseres Schöpfers, Gott unserem Himmlischen Vaters, 
gab es bislang nicht.

Da betreten wir tatsächlich ein unbekanntes Terrain. Und damit dürfen Sie als Expe-
ditionsteilnehmer gespannt sein. Lassen Sie uns gemeinsam Vorbereitungen treffen, 
um dieses besondere Abenteuer zu erleben.

Gemäß der Übersetzung aus dem lateinischen „Expedition“, also „losmachen“, wol-
len wir uns als erstes losmachen von festgefahrenen Denkmustern unseres Lebens 
und vom bisherigen Wissen über die Schöpfung sowie über das Wirken und Schaffen 
Gottes. 

Expeditionsvorbereitung

Bei der Vorbereitung einer Expedition sind verschiedene Dinge zu bedenken und zu 
organisieren. Ganz am Anfang stehen Ziel-Definitionen sowie Informationsbeschaf-
fungen aus Publikationen und Abhandlungen sowie aus der Erfahrung und Erkennt-
nis von Experten.

Bei einer Expedition ist es erforderlich, dass zunächst eine Tauglichkeitsprüfung der 
Teilnehmer stattfindet. Ein sehr wichtiges Kriterium sind die Fähigkeiten zur Ausdau-
er und des Durchhaltevermögens. 

Bei dieser Expedition ist ein offenes und liebendes Herz, kombiniert mit dem Ver-
stand und hier insbesondere der Herzenslogik, von ungeheurem Vorteil. Besteht der 
Glaube an Gott, den Schöpfer allen Seins, nicht, wird diese Reise ungleich schwerer, 
als wenn wir diesen Glauben oder noch besser das Wissen darum haben dürfen. Es 
ist zu empfehlen und zuweilen auch erforderlich, neue Erkenntnisse vorbehaltlos zu 
betrachten und über den eigenen persönlichen „Tellerrand“ hinauszublicken. Wer 
über die Fähigkeit verfügt, mit unserem Himmlischen Vater zu sprechen – landläufig 
Gebet genannt – und diese aktiv einsetzt, wird zusätzlich außerordentliche Erlebnis-
se und Erkenntnisse auf dieser Reise verbuchen können.

Auf einen sehr wichtigen Umstand möchte ich noch hinweisen: Bei einer Expedition 
sind Situationen, die den Teilnehmer bis an seine körperlichen und physischen Gren-

8

privat.15o
Unterstreichen



zen führen können, nicht auszuschließen. Diese Gefahr besteht bei unserer Expedi-
tion in die Unendlichkeit eher nicht. 

Allerdings, und das soll nicht verschwiegen werden, kann es dazu kommen, dass wir 
an unsere geistigen und insbesondere verstandesmäßigen Grenzen stoßen. Damit 
ist nicht unser Intellekt gemeint. Vielmehr wird unsere bisherige Vorstellungskraft zu-
weilen auf eine harte Probe gestellt. Unser Wissen und unser Verstand wurden aus 
unseren bisherigen gemachten Erfahrungen, unserer Bildung, unserer Erziehung und 
unserer Kultur geformt. Aus diesem Grund noch einmal der Appell an alle: Öffnet 
euer Herz und eure Seele, soweit es möglich ist. Damit ist gewährleistet, dass mit 
Hilfe der Herzenslogik die so genannten Geheimnisse Gottes, welche oft von kirchli-
chen Institutionen als nicht zu erklärende Vorgänge bezeichnet werden, entschlüsselt 
werden können. 

Alsdann kann die Planung, die Festlegung des Ablaufs der Expedition sowie die Auf-
gabenverteilung der Expeditionsteilnehmer erfolgen.

Kommen wir also zunächst zur Ziel-Definition. Unser Ziel lautet:

Die geistige und materielle Schöpfung verstehen lernen,

das göttliche Geheimnis zu entschlüsseln und

die folgenden Fragen beantwortet zu bekommen:

Wer bin ich, weshalb bin ich hier,

wo komme ich her, wo werde ich hingehen,

was geschieht mit mir, wenn ich die materielle Welt verlasse? 

Sicher werdet ihr nun denken, dieses Ziel ist doch utopisch, nicht erreichbar. Zugege-
ben, eine Herausforderung ist es schon. Aber mal ganz ehrlich, wäre es nicht wun-
derbar, wenn wir das schaffen? Jetzt packt mich schon die Abenteuerlust, und ich 
setze darauf, dass ein unbändiger Forscherdrang euren Geist beflügelt, und wir nun 
alle gemeinsam in das noch unbekannte Terrain vordringen. Selbstverständlich erst, 
nachdem wir vollständig unsere Expeditionsvorbereitung beendet haben. Schließlich 
wollen wir doch professionell vorgehen. 

Was die Aufgabenverteilung betrifft, bitte ich jeden Teilnehmer, sich ein persönliches 
Arbeitsbuch zuzulegen. 

Das dient dazu Eintragungen zu tätigen über alles, was im Lauf der Expedition 
besonders von Interesse ist, insbesondere aber zu Fragen oder Antworten zu per-
sönlichen Erkenntnissen, die sich erschließen. Schreibt alles dort hinein, um mit die-
sem Arbeitsbuch einen persönlichen Überblick zu behalten. 

9

privat.15o
Stift



Eine ganz große Bitte soll nochmals an alle Teilnehmer gerichtet werden: Bemüht 
euch, nicht voreingenommen zu sein und wenn möglich ohne Vorurteile aber mit ei-
nem wachen Geist an unserer Expedition teilzunehmen.

Nachdem wir das Expeditionsziel definiert haben, werden wir uns zunächst der Infor-
mationsbeschaffung zuwenden. Verschiedene Bücher und Aufzeichnung sind unsere 
Begleiter. Dazu gehören unter anderem Bücher, in welche bereits viel Wissen und 
Erleben über die Geschichte der Menschen niedergeschrieben wurden, und die wir 
als Reiseführer verwenden wollen; auch Bücher, die von Menschen geschrieben wur-
den, welche besondere Erlebnisse in und mit der Welt des Geistes haben durften. 
Das als Heilige Schrift bezeichnete Buch, die Bibel, soll uns auch Hinweisgeber sein. 
In diesem Buch sind viele Informationen und Anregungen über das Verhältnis Gottes 
und unser Sein überliefert. Allerdings sollten wir nicht alles, was da steht, ungeprüft 
übernehmen. Den Grund möchte ich gerne nennen.

Über einen sehr langen Zeitraum wurden die Bücher des uns heute als „Altes Testa-
ment“ bekannte Gesamtwerk von Generationen zu Generationen mündlich überlie-
fert. Das schriftliche Festhalten der zuvor mündlichen Überlieferungen erfolgte in 
Form einzelner Schriftrollen sehr viel später, vermutlich ab 600 v. Chr. 

Die uns als „Neues Testament“ bekannten Bücher, in denen das Leben und Wirken 
Jesus von Nazareth (auch Jesus Christus genannt) und seinen Jüngern beschrieben 
wird, wurde von verschiedenen Autoren über einen Zeitraum ab 50 n. Chr. geschrie-
ben. 

Im Jahr 367 n. Chr. wurde das Neuen Testaments endgültig festgeschrieben und ne-
ben dem Alten Testament als Quelle des Christenglaubens zum zweiten Teil der 
christlichen Bibel bestimmt. Das Neue Testament ist auf 27 Schriften begrenzt: die 
Evangelien des Markus, Matthäus, Lukas und Johannes, die Apostelgeschichte, die 
Apokalypse und 21 Briefe, darunter auch die des Paulus an die Gemeinde in Thes-
saloniki. Aufnahme fand nur, was die Glaubensgelehrten damals für authentisch hiel-
ten. Weitere vorhandene Schriften wurden also aus nicht eindeutigen Gründen weg-
gelassen.

Dieser Korpus der heiligen Schriften sei fortan unveränderlich, schreibt Bischof Atha-
nasius von Alexandria im Jahr 367 n. Chr. in seinem Osterfestbrief. Und so gilt es 
noch heute.

Die Bibel ist ein Sammelsurium an Aufzeichnungen und ist nicht als Protokoll der Er-
eignisse zu verstehen. Außerdem darf nicht vergessen werden, dass die Aussagen in 
den Schriften immer dem damalige geistigen Wissen und dem Kulturverständnis ge-
schuldet waren. Das bedeutet, dass dem Buchstaben nach dem damaligen Aussage-
wert heute eine ganz andere Bedeutung zugesprochen werden muss. 

Die alten Schriften wurden an verschiedenen Orten in einzelnen Schriftrollen in den 
Sprachen Hebräisch, Aramäisch und Griechisch gefunden. 

Die uns heute bekannte Ausgabe der Bibel ist also ein von Klerikern aus verschiede-
nen Vorlagen ausgewähltes Sammelsurium. 

10

privat.15o
Stift



Hieronymus, der als Kirchenvater der römisch-katholischen Kirche bezeichnet wird, 
hatte dieses Sammelsurium etwa um 400 n. Chr. in die lateinische Sprache über-
setzt. Es entstand die Vulgata.

Viele Autoren haben die Bibel übersetzt und offensichtlich eigene Ansichten oder In-
terpretationen mit eingebracht. Das kann man an den folgenden, wesentlichen Wi-
dersprüchen erkennen. Dazu ein einfaches Beispiel. 

Im Jakobusbrief des Neuen Testaments heißt es: „Was hilft´s, liebe Brüder, wenn je-
mand sagt, er habe Glauben, und hat doch keine Werke? Kann denn der Glaube ihn 
selig machen? So seht ihr nun, dass der Mensch durch Werke gerecht wird, nicht 
durch Glaube allein“ (2,14.24). 

Im Paulusbrief an die Römer aber steht das glatte Gegenteil, nämlich: „So halten wir 
nun dafür, dass der Mensch gerecht wird ohne des Gesetzes Werke, allein durch den 
Glauben.“ Erklärt man alles, was in der Bibel steht, zu „Gottes Wort“, erhält man ein 
chaotisches und schizophrenes Gottesbild. Einmal soll Gott dies und das gesagt ha-
ben, ein andermal gerade das Gegenteil. 

Nichtsdestotrotz dürfen wir annehmen, dass in der Bibel recht viele „Goldkörner“ mit 
Hinweisen unseres Himmlischen Vaters zu finden sind. Mit der Herzenslogik ist es 
möglich, das Wahre vom Unwahren zu unterscheiden. Aber dazu später. 

Da wir noch in der Vorbereitungsphase für unsere Reise sind, steht die Frage noch 
im Raum, mit welchem Fahrzeug wir uns auf unsere Expedition begeben. Für Expe-
ditionen, die wir kennen, wurden meist Flugzeuge, Schiffe und weitere Fahrzeuge 
oder Fortbewegungsmittel teilweise mit Unterstützung von Pferden, Eseln, Hunde 
usw. eingesetzt. 

Wir sind da schon erheblich komfortabler und vor allem viel schneller unterwegs. Da 
wir Zeitreisen vor uns haben, die uns in eine längst vergangene Zeit führen, aber 
auch immer wieder in unsere Gegenwart und sogar in unsere Zukunft, werden wir als 
Vehikel unseren Geist beanspruchen. Wir werden ein imaginäres Raumschiff, in wel-
chem alle einen Platz finden, zur Verfügung haben. Aus diesem können wir Beob-
achtungen an unterschiedlichen Ereignissen vornehmen. Aussteigen und kommuni-
zieren mit jenen, die wir beobachten, ist nicht möglich. Eine jeweilige Rückreise in 
unsere Gegenwart soll dazu diesen, um gemeinsam das Erlebte zu analysieren und 
einzuordnen.

11



Beginn der Expedition in die Unendlichkeit 

Es ist der 9.November 2025, ein Sonntag. Der Tag also, der ursprünglich als der Tag 
der Ruhe und der Besinnung in einer besonderen Verbindung zum Schöpfer allen 
Seins, unserem Himmlischen Vater, dienen soll. Vielerorts wird an diesem Tag in den 
Kirchen Gottesdienst gefeiert. 

In manchen Städten sind heute sogar die Kaufläden geöffnet, man spricht von einem 
„Verkaufsoffenen Sonntag“. Früher war das nicht vorgesehen, aber so ändern sich 
die Zeiten.

Aber nun zu uns Expeditionsteilnehmern. An diesem heutigen Sonntag wollen wir un-
sere Reise, die uns die Unendlichkeit erfassen lassen soll, beginnen. Sicher seid ihr 
damit einverstanden, dass wir uns auf der vertraulichen Ebene zugetan sind und ver-
ständigen. 

Beginnen wir nun gemeinsam mit der Standortbestimmung, mit der Lage. Es vergeht 
kein Tag, wo nicht furchtbare Dinge in dieser Welt passieren. Eine Spaltung der 
Menschheit scheint professionell organisiert zu sein. Ängste werden geschürt, An-
sichten und Meinungen obstruiert. Eine regelrechte, bewusste Zerstörung der Gesell-
schaft untereinander scheint sich anzudeuten. Es wird regelrecht das Gottesbild, die 
Schöpfung negeriert. Eine Radikalisierung der dunklen Mächte offenbart sich. 

Nun stellen wir uns zunächst die Frage, welche Mächte sind das. Wo kommen sie 
her? Was ist deren Ziel?

Um das herauszufinden, beginnen wir unsere geistige Reise in eine Vergangenheit, 
die schon so lange hinter uns liegt, dass wir diese noch nicht einmal ansatzweise mit 
unseren Worten benennen können. Man könnte von unzähligen Äonen sprechen, 
aber selbst das würde dem nicht gerecht.

Also lasst uns unser geistiges Raumschiff besteigen und einen sehr, sehr weiten 
Weg zurücklegen. Glücklicherweise ist unser Raumschiff mit einem Antrieb verse-
hen, der uns in kürzester Zeit dorthin bringt, wohin wir wollen. 

Wir befinden uns jetzt in einer Sphäre, die wir noch nie gesehen haben (zumindest 
haben wir den Eindruck), und wir empfinden diese als unbeschreiblich friedevoll, se-
hen einen Garten mit unbekannten, wunderbaren Gewächsen, mit Bewohnern und 
Tieren. Ein uns unbekanntes Gefühl der Innigkeit, Geborgenheit und der Liebe 
durchzieht unser Herz. Es ist wirklich nicht zu beschreiben, was wir jetzt hier erleben. 
In der Bibel ist von einem Paradies die Rede. Aber das, was wir hier sehen, spüren 
und erleben, geht weit darüber hinaus. 

Leider sind wir nicht in der Lage, uns zu zeigen und zu kommunizieren. Wir sind nur 
stille Beobachter des wunderbaren Geschehens. Seht ihr das auch? Diese Wesen 
können sich und ihre Umgebung verändern, können schöpferisch tätig sein. Sie le-
ben offensichtlich in einem uns unbekannten, ja wahrhaft göttlichen Frieden und in 
einer Liebe, die größer ist, als wir uns das bislang vorstellen konnten. 

12



Es sind Lichtgestalten, die von einer – es ist nicht anders zu erklären – göttlichen 
Kraft, einer göttlichen Liebe durchdrungen sind. 

Ich habe das Gefühl, dass diese Liebe eine unbeschreibliche Energiequelle bildet, 
und das Dasein in dieser Sphäre nur jenen gestattet ist, welche diese offenbar voll-
kommene göttliche Liebe innehaben. 

Aber was ist das dort hinten, seht ihr das? Ein großes Tor wird geöffnet, und viele 
dieser Wesen, allen voran ein Anführer wie es scheint, verlassen diese Sphäre. Glü-
cklich scheinen jene nicht zu sein. 

Wisst ihr was ich vermute? Erinnern wir uns an die Bibel und dort an die Offenbarung 
des Johannes. Ist da nicht die Rede von dem Engelsturz? 

Ich erinnere mich, dass dort geschrieben steht, dass sich ein großer Engelsfürst mit 
dem Namen Sadhana – der später unter dem Namen Satan bekannt wurde – mit ei-
ner großen Anzahl der dort lebenden göttlichen Wesen gegen die Liebe des Schöp-
fers allen Seins, den wir als Gott oder Himmlischen Vater kennen, aufgelehnt hat, 
und es ihm daraufhin nicht mehr möglich war, innerhalb der göttlichen Liebes-Sphä-
ren zu verbleiben. Denn wer gegen die universelle göttliche Liebe verstößt, kann un-
möglich in diesen Sphären verbleiben. Aus diesem Grund mussten diese Wesen die 
göttliche Sphäre verlassen. 

Bitte lasst uns wieder zurück in unsere Zeit im November 2025 reisen. 

Nun sind wir wieder an dem Tag unserer Abreise angelangt. Es ist noch immer Sonn-
tag, der 9. November. Ich muss schon zugeben, das gerade Erlebte hat mich schwer 
beeindruckt. Geht es euch auch so? Was können wir nun als Teilergebnis unserer 
Expedition festhalten?

Wir wurden im übertragenen Sinn Zeugen der Vertreibung aus dem Paradies. Aller-
dings nicht so, wie es in dem Buch, der Bibel, steht. Aber das soll uns verdeutlichen, 
dass der Verfasser dieser Schriftrolle, die uns aus dem Buch Mose 1, Vers 26 ff, zu-
gänglich gemacht wurde, keine so konkreten Angaben machen konnte oder sollte.

Welche Erkenntnis können wir nun verzeichnen? Wir haben göttliche Wesen gese-
hen, die offensichtlich in einer äußerst hohen Energiefrequenz lebten. Wir haben 
beobachten können, dass solche Wesen den Raum dieser, nennen wir es Liebes-
sphären, verlassen mussten, dass sie gefallen sind, und dass sich ihre Schwingung 
immer weiter reduziert hat. 

Lasst uns eine Erklärung für die Reduktion der Schwingungen finden. Wenn ange-
nommen werden kann, dass die vollkommene Liebe die höchste Schwingung bein-
haltet, dann wird diese immer geringer, je weiter man sich von der Liebe entfernt.

Die Physik lehrt uns, dass bei der Reduktion einer Energie, also der Schwingungen, 
Materie entsteht. In allem Sichtbaren, also der kleinsten Einheiten der Materie, ist ein 
Atomkern und eine Atomhülle vorhanden. Der Atomkern im Zentrum besteht aus po-
sitiv geladenen Protonen und neutralen Neutronen. 

13



Die sehr leichte Atomhülle besteht aus negativ geladenen Elektronen die sich im 
Kreis um den Kern bewegen. 

Die Entwicklung des Universums und unseres Planeten Erde mit allem, was sich dar-
in und darauf befindet, müsste aufgrund dieser Feststellung erklärbar werden. Macht 
euch bitte dazu Notizen, auch wenn diese These für den einen oder anderen nicht 
nachvollziehbar ist. 

Wir sind nun am relativen Anfang der Universen angelangt, zumindest bei dem, was 
für uns als erklärbar erscheint, und wir erkennen, dass über einen sehr langen Zeit-
raum sich die Materie, also auch das materielle Leben in den verschiedensten For-
men, entwickelt hat.

Wer nun die Frage stellt, wie sich alles in der uns bekannten Präzision entwickeln 
konnte, kann an Gott, dem Schöpfer allen Seins, nicht vorübergehen.

Das ist eine Hypothese, die wir auf unserer Expedition in die Unendlichkeit untersu-
chen wollen. 

Wir könnten nun alle uns bekannten Phasen der Entwicklung der Tier- und Pflanzen-
welt sowie der Menschwerdung aufsuchen. Aber das ist nicht notwendig, um unser 
Expeditionsziel erreichen zu können. 

Ich lade euch alle ein, abermals unser Raumschiff zu besteigen. Unser Ziel ist zu-
nächst die Zeit, als die Römer ein „Weltreich“ beherrschten. Wir reisen nach Israel in 
das Jahr 30 n.Chr., an das Nordufer des Sees Genezareth.

Seht aus den Fenstern unseres Raumschiffs. Sehr viele Menschen, die offensichtlich 
ein bestimmtes Ziel haben, marschieren in Richtung der vor uns liegenden Anhöhe. 
Es ist eine merkwürdige Stimmung, kontroverse aber auch freudige Reden sind zu 
hören. Es geht dabei wohl um eine Gestalt, die sich auf der Anhebung niederge-
lassen hat. Die Menschen lagern sich um diesen Mann und sehen gespannt auf ihn. 

Hört ihr, was jener zu sagen hat? 

Selig sind, die da geistlich arm sind; denn ihrer ist das Himmelreich.

Selig sind, die da Leid tragen; denn sie sollen getröstet werden.

Selig sind die Sanftmütigen; denn sie werden das Erdreich besitzen.

Selig sind, die da hungert und dürstet nach der Gerechtigkeit; denn sie sollen 
satt werden.

Selig sind die Barmherzigen; denn sie werden Barmherzigkeit erlangen.

Selig sind, die reinen Herzens sind; denn sie werden Gott schauen.

Selig sind, die Frieden stiften; denn sie werden Gottes Kinder heißen.

14



Selig sind, die um der Gerechtigkeit willen verfolgt werden; denn ihrer ist das 
Himmelreich.

Selig seid ihr, wenn euch die Menschen um meinetwillen schmähen und verfol-
gen und allerlei Böses gegen euch reden und dabei lügen. Seid fröhlich und ju-
belt; es wird euch im Himmel reichlich belohnt werden. Denn ebenso haben sie 
verfolgt die Propheten, die vor euch gewesen sind.

Ihr sollt nicht wähnen, dass ich gekommen bin, das Gesetz oder die Propheten auf-
zulösen; ich bin nicht gekommen aufzulösen, sondern zu erfüllen. 

Ihr habt gehört, dass gesagt ist: „Du sollst deinen Nächsten lieben und deine Feinde 
hassen“. Ich aber sage euch: Liebet eure Feinde; segnet, die euch fluchen; tut wohl 
denen, die euch hassen; bittet für die, so euch beleidigen und verfolgen. Auf dass ihr 
Kinder seid eures Vaters im Himmel; denn er lässt seine Sonne aufgehen über die 
Bösen und über die Guten und lässt es regnen über Gerechte und Ungerechte.

Darum sollt ihr vollkommen sein, gleich wie euer Vater im Himmel vollkommen ist. 

*

Ich denke, wir sollten uns auf den Rückweg machen und das nun Erlebte gemeinsam 
erörtern. 

Unsere Gegenwart hat uns wieder, nach einer Verschnaufpause wollen wir das Ge-
hörte einordnen.

Der Sprecher, welcher auf dem Hügel saß, ist offensichtlich Jesus von Nazareth. Mit 
dessen tiefgründigen Aussagen wollen wir uns beschäftigen.

Beginnen wir zuerst mit der Aussage zur Feindesliebe. Ich denke, das ist eine bis 
heute sehr kontroverse Forderung. Wobei wir eigentlich nicht von Forderung (en) 
sprechen sollten, sondern von Empfehlungen. 

Während unser ersten Reise konnten wir eine Sphäre erleben, in welcher das obers-
te Gebot, die absolute Liebe, festgeschrieben ist. Schauen wir uns in unserer Gegen-
wart um. Gibt es hier die absolute Liebe? Leider nicht! Denn würde der Zustand der 
absoluten Liebe in uns wohnen, wären wir nicht als Menschen in diese Welt geboren 
worden. Dies zu erklären, wird eine weitere, eine künftige Expeditionsreise erforder-
lich machen.

In unserer aktuellen Gegenwart müssen wir feststellen, dass immer öfter Kriege als 
Hilfsmittel für vorhandene Interessen provoziert werden. Im Grunde geht es dabei im-
mer um Macht und Geld. In der Bevölkerung werden Ängste geschürt, Spaltungen 
betrieben, um damit das Volk zu manipulieren und willfährig die bösen Absichten der 
Mächtigen zu erreichen.

Selbst große Glaubensgemeinschaften, also Kirchenvertreter, sind daran beteiligt. 
Da stellt sich nun die Frage zu dem, was Jesus von Nazareth, den wir nachmalig Je-

15



sus Christus nennen wollen, mit der Erfordernis, liebe selbst deine Feinde, zum Aus-
druck gebracht hat. 

Wie wir alle wissen, wurden den Israeliten die zehn Gebote vor langer Zeit übermit-
telt. Auch wurden jene durch Propheten auf künftige Ereignisse und damals gegen-
wärtige Anforderungen hingewiesen.

Jesus hat nun am See Genezareth davon gesprochen, nicht das Gesetz (die Gebo-
te) und die Propheten aufzulösen, sondern zu erfüllen. Lasst uns mal diese Zehn Ge-
bote, und hier besonders das 6., 8., und 10., vor Augen halten:

1.) Du sollst keine anderen Götter neben mir haben.

2.) Du sollst dir kein Götzenbild machen und es nicht anbeten.

3.) Du sollst den Namen des Herrn nicht missbrauchen.

4.) Du sollst den Sabbat heiligen.

5.) Du sollst Vater und Mutter ehren.

6.) Du sollst nicht töten.

7.) Du sollst nicht ehebrechen.

8.) Du sollst nicht stehlen.

9.) Du sollst nicht falsches Zeugnis reden wider deinen Nächsten.

10.) Du sollst nicht begehren deines Nächsten Haus, Frau, Knecht, Magd, Rind, 
       Rind, Esel oder alles, was deinem Nächsten gehört.

Wenn kirchliche Amtsträger offen für Kriege eintreten, Waffen segnen, Menschen 
verfolgen, die Erkenntnisse haben, welche der Kirche zuwiderlaufen; wenn sie eige-
ne Gesetze, wie z. B. Dogmen*, als heilsnotwendig festschreiben, dann ist an dieser 
Stelle ein großes Fragezeichen angebracht. Empfindet ihr das auch so? 

Habt Ihr auch wie ich das Gefühl, dass uns das „Liebes-Gebot“ und die Analyse der 
Kirchenlehre einen mächtigen Schritt nach vorne, hin zu unserem Expeditionsziel, 
bringen könnten? Wenn ja, aber auch wenn nein: Macht euch dazu bitte wieder Noti-
zen. 

Ich lade euch nun ein, einen etwas anderen, tieferen Blick,auf unsere Gegenwart zu 
werfen. Wir schauen auf eine Welt, in der Arm und Reich große Gegensätze bilden; 
wo die Natur oft dem Streben nach Geld und Macht geopfert wird; wo Kriege und 
Grausamkeiten in vielenTeilen der Erde vorherrschen. Dann besehen wir uns die 
Glaubensgemeinschaften, die Kirchen und kirchlichen Organisationen, die nicht in 
der Lage sind, die gegenwärtige Unversöhnlichkeit untereinander aufzulösen. Wir 
schauen dorthin, wo eine Vermittlung der Gläubigen zum Himmlischen Vater nur 

16



oberflächlich betrieben wird, wo Liebe gepredigt, diese aber nicht gelebt wird, wo 
Missbrauch stattfindet und Täter von ihrer Kirchenorganisation häufig geschützt wer-
den, wo Aufklärung und vor allem Hilfe für die betroffenen Opfer sehr schleppend 
vorangetrieben werden.

Die Zahl der Gottesdienstbesuche schwindet immer mehr, die offiziellen Kirchenaus-
tritte nehmen zu. Von den inoffiziellen, die innerlich “gekündigt haben“, und die letzt-
lich nur noch zahlende Mitglieder sind, ganz abgesehen. Einer Befragung zufolge ge-
ben die Gläubigen an, dass sie mit den kirchlichen Ritualen nichts mehr anfangen 
können. Die Predigten sind für die Gläubigen nicht zielführend. Mit Bußfertigkeit und 
Opferbereitschaft sowie mit einem strafenden Gott, wie er zuweilen in den Predigten 
vermittelt wird, können viele nichts anfangen. Sehr oft wird in erster Linie nur der 
Glaube an Gott und dessen Gnade den Gläubigen als notwendig für eine Erlösung 
vermittelt. Es gibt keine befriedigenden Antworten auf die Fragen: Woher kommen 
wir? Wohin gehen wir nach dem Tod? Auf Fragen wie die: „Wenn es einen Gott gibt, 
weshalb lässt er zu, dass viele Menschen durch Erbeben, Unwetter, Seuchen, Hun-
gersnöte und vieles mehr sterben müssen?“ geben die Kirchen keine oder unbefrie-
digende Antworten.

Die Verantwortlichen der Kirchen haben für die meisten Fragen keine schlüssigen 
Antworten. Sie sehen hauptsächlich den Individualismus des Einzelnen aber auch 
den wachsenden Wohlstand als Grund dafür, dass die Religion als nicht mehr so 
wichtig erachtet wird. Sie sind leider nicht in der Lage, tiefer in die Wirklichkeit Gottes 
und Seine Schöpfung hineinzublicken und den Gläubigen und Nichtgläubigen Hilfe-
stellung im Verstehen der Schöpfung und zu dem Anfang unseres Seins bis hin zu 
unserem Weg und dem Ziel zu vermitteln. Zuweilen kommt da schon die Frage auf, 
ob das dem Unwillen oder dem Unvermögen der Kirchen geschuldet ist? Oder gibt 
es andere Gründe? Da sollte jeder einzelne Expeditionsteilnehmer selbst seine eige-
nen Schlüsse ziehen. 

Die kirchlichen Organisationen wollen als Vermittler Gottes, ja sogar als Stellvertreter 
Jesus Christus, wahrgenommen werden und bieten eine nach deren Verständnis so-
zusagen spirituelle Lehre (Schule) auf unserer materiellen Erde an. 

Eine Schule dient dazu, einen bestimmten Lernstoff zu vermitteln. Dieser wiederum 
soll den Schüler in die Lage versetzen, eigenverantwortlich mit dem Erlernten umzu-
gehen, um das Klassenziel, die nächsthöhere Klasse, erreichen zu können. Wissen 
benötigt zuerst Vermittlung von Grundlagen. Aus der daraus entstehenden Erkennt-
nis ist die Vermittlung weiteren Wissens notwendig. Nur so kann die bisherige Er-
kenntnis erweitert werden. Dieser Vorgang wird so lange wiederholt, bis die Weiter-
führung in ein noch höheres Wissen, in eine noch höhere Erkenntnis mündet. Aller-
dings sind das Wissen und die Erkenntnis völlig nutzlos, wenn sie nicht umgesetzt 
werden.

Einmal angenommen, in der Grundschule würde dem Schüler immer wieder vermit-
telt werden, dass er sich selbst keine allzu großen Gedanken machen müsse, das 
Klassenziel zu erreichen, denn die Schulleitung wäre so großzügig (oder gnädig) und 
würde jeden Schüler auch ohne das erforderliche Lernen und Umsetzen des Erlern-
ten das Klassenziel erreichen lassen. Der Schüler müsse lediglich regelmäßig die 

17



Schule besuchen, der Schulleitung Glauben schenken und ihr vertrauen. Jedoch 
müsse er zwingend an bestimmten Ritualen teilnehmen. Weiteres Erlangen von Wis-
sen und eine Vertiefung von Kenntnissen wäre nicht notwendig. Die Schulleitung 
würde alles andere regeln.

Wäre dieses Vorgehen denkbar? Kein Schüler könnte sich weiterentwickeln. Der 
Schüler würde irgendwann resignieren. Einige Schüler würden die Notwendigkeit der 
Schule leugnen und den Lebensweg ohne Wissen, ohne Fähigkeiten und Fertigkei-
ten beschreiten. Andere, die in der Schule verbleiben, würden womöglich nur aus 
Angst, etwas falsch zu machen, die Schule weiterhin besuchen, die Rituale über sich 
ergehen lassen und dem Lehrer sowie der Schulleitung glauben, dass alles gut wird. 

Aber genau das, liebe Expeditionsteilnehmer, ist oft die Realität der Kirchen und 
Glaubensgemeinschaften. Die theologischen Unterweisungen sind in erster Linie an 
den Glauben und an die Gnade Gottes gebunden. Der „Unterricht“ wiederholt sich 
ständig im selben Rahmen und mit denselben Inhalten. Die Unterweisungen sind 
durch festgelegte Glaubensvorschriften zementiert. Unterschiedliche Sakramente 
werden als heilsnotwendig für die Begegnung mit Gott und als Weg, der zu Gott 
führt, vorgeschrieben. Die Kirchen haben seit ihrer Gründungen viele sogenannte 
Lehrsätze (Dogmen) formuliert und diese „als von Gott gegeben“ festgelegt und fest-
geschrieben. Dadurch wurde ein Korsett geschaffen, aus dem sich die Kirchen nicht 
befreien können bzw. wollen. In der katholischen Kirche sind es aktuell ca. 245 Dog-
men, die heilsverbindlich sind. Das bedeutet, dass jeder, der allein schon gegen ei-
nen einzelnen dieser Lehrsätze aufbegehrt, also nicht an diesen glaubt und ihn nicht 
befolgt, zwangsläufig auf der Stelle exkommuniziert wird. Dabei wird dem Delinquen-
ten regelmäßig vor Augen geführt, dass ewige Höllenqualen ihn ereilen können. 

Die dadurch provozierte Angst der Gläubigen hält viele in der „Glaubens-Gemein-
schaft.“ 

Angst ist und war schon immer ein schlechter Ratgeber. 

Dazu eine interessante Stelle im 1. Johannes 4.5: Furcht ist nicht in der Liebe, son-
dern die völlige Liebe treibt die Furcht aus; denn die Furcht hat Pein. Wer sich aber 
fürchtet, der ist nicht in der völligen Liebe. 

Diese Vorgehensweise hat zur Folge, dass die Kirchen und Glaubensgemeinschaf-
ten stets auf der Stelle treten. Eine Öffnung des Geistes ist nicht möglich. Die christli-
chen Kirchen feiern jährlich die Ausgießung des Heiligen Geistes, das Pfingstfest. 
Trotzdem lässt man nicht zu, dass der Geist Gottes wirksam werden kann. Sobald 
gläubige Menschen göttliche Impulse und Erlebnisse empfangen und sich bemühen, 
diese in den kirchlichen Ablauf einzubringen, werden jene nicht nur ignoriert, sondern 
häufig einfach isoliert. Ja, sie werden sogar exkommuniziert. 

Doch nun zu uns, liebe Expeditionsteilnehmer. Lasst uns über unser Menschsein 
nachdenken. In den Kirchen wird gelehrt, dass bei jeder Zeugung eines Menschen 
eine neue Seele entsteht. Gott würde demnach genötigt, im Augenblick der Zeugung 
jeweils eine neue Seele zu erschaffen. Wäre das so, dann wäre der liebe Gott sehr 
beschäftigt. Er müsste ungefähr 350.000 Menschenseelen pro Tag neu erschaffen. 

18



Ist das wahrscheinlich? Darauf werden wir im Lauf unserer Expedition Antworten fin-
den. Aber jetzt wird es wirklich spannend. 

Wozu wird der Mensch eigentlich geboren? Ist die Geburt zufällig? Wenn nicht, wel-
chen Grund gibt es denn? Gibt es ein Leben vor unserem Leben, und gibt es ein Le-
ben nach dem Tod? Wir werden uns noch wundern, was darüber zu finden sein wird.

Die Geburt des Menschen ist etwas Wundervolles, aber sie endet zwangsläufig mit 
dem Tod des Menschen. Das an sich ist nichts Neues. Trotzdem wollen sich die 
meisten Menschen damit nicht auseinandersetzen. Für viele ist es ein unangeneh-
mes Thema, da man sich mit „dem Ende“ beschäftigen müsste. „Es gibt doch so vie-
le schöne und erbauliche Dinge in unserem Leben“, höre ich einen Großteil der 
Menschheit sagen. Da muss ich mich doch nicht mit einem Thema beschäftigen, das 
mir Angst und Unbehagen bereitet. 

Viel zu lange schieben wir dieses Thema vor uns her, lassen uns nicht auf Gesprä-
che dazu ein, schieben den Tod in Altenheime und Hospize oder gleich auf den 
Friedhof. Warum? Weil wir Angst haben. Angst, da wir nicht wissen, was auf uns zu-
kommt, nicht wissen, wie wir sterben werden. Angst vor dem Alleinsein, Angst vor 
dem, was auf uns wartet, vor dem Unbekannten. Und trotzdem möchten viele dann, 
wenn es dem Ende, dem Sterben zugeht, wissen, ob es nun soweit ist.

Eine EMNID-Umfrage aus dem Jahr 1995 mit dem Thema „Möchten Sie als Ster-
benskranker über ihren bevorstehenden Tod belogen werden?“ hat Folgendes erge-
ben: Mit ja votierten 7% und mit nein 92% der Befragten. Der Rest wollte oder konnte 
sich dazu nicht äußern.

In den Krankenhäusern wird verzweifelt versucht, Menschen so lange wie möglich 
am Leben zu erhalten, Und wenn jene mit dem Tode ringen, sagt man ihnen selten, 
dass sie sterben werden. 

Hattest du schon einmal Begegnung mit Menschen, die von einem Nahtoderleben 
berichteten? Beim aufmerksamen Hinschauen können wir feststellen, dass es eine 
recht beschauliche Anzahl von Menschen gibt, die aufgrund einer persönlichen Nah-
toderfahrung diese als ein besonderes Erleben verbuchen dürfen. 

Wenige derer, die so etwas erlebt haben, äußern sich in der Öffentlichkeit. Die Mehr-
zahl der Menschen, die eine Nahtod-Erfahrung gemacht haben, behalten das für 
sich. 

Viele Wissenschaftler sehen in einem Nahtoderleben einen erklärbaren Vorgang, 
nämlich das Zusammenspiel der Neuronen mit dem Neocortex (Großhirnrinde). Da-
bei können entsprechende Denkprozesse und Lichterscheinungen in Gang gesetzt 
werden, die den Ablauf des Lebens z. B. als Film hervorrufen. Allerdings haben sie 
dafür keine Erklärung, dass wenn das Gehirn z.B. bei einem Herzstillstand seine 
Funktionen bereits nach 15 – 30 Sekunden einstellt, die Neuronen im Zusammen-
spiel mit dem Neocortex nicht mehr funktionieren. Es tritt dann der klinische Tod ein. 
Nach weiteren Minuten tritt der Hirntod ein. Alle vom Hirn gesteuerten Funktionen 
sind dann abgeschaltet. Eine Funktion des Gehirns ist dann völlig unmöglich.

19



Von einigen Menschen, die eine Nahtod Erfahrung hatten, wird berichtet, dass diese 
ihren Körper von oben sehen konnten. Manche beschrieben sogar ganz genau, wel-
che Aktivitäten die Ärzte und Schwestern unternahmen um den Körper wieder zu be-
leben. Darüber hinaus gibt es detaillierte Beschreibungen, viele Einzelheiten, die der 
Patient zuvor nicht gesehen haben konnte. 

Um Nahtoderlebnisse wissenschaftlich zu untersuchen, haben sich einige Forscher 
eine ausgeklügelte Methode einfallen lassen: Die Aware-Studie. Diese Studie sollte 
feststellen, ob der Mensch nach dessen klinischen Tod tatsächlich sehen oder hören 
kann. Neurologen haben auf Intensivstationen, wo Patienten nach einem Herzstill-
stand oder Gehirnversagen wiederbelebt wurden, deren visuelles und akustisches 
Bewusstsein getestet. Dazu wurden von den Forschern Objekte in den OP-Sälen an-
gebracht, die aus der Position des Reanimierten nicht zu sehen waren. Würde je-
mand mit einer Nahtod Erfahrung tatsächlich seinen Körper verlassen und von oben 
auf sich hinab sehen, so müssten ihm die Objekte auffallen. Die Wissenschaftler 
konnten die Angaben der Reanimierten Patienten nachverfolgen und anhand ihrer 
Daten die Gehirnaktivität des Patienten exakt zu diesem Zeitpunkt nachvollziehen. 
Vier Jahre lang lief die Studie. Es wurden 2060 Patienten mit einem Herzstillstand in 
15 Krankenhäusern in Großbritannien, den USA und Österreich erfasst. Im Herbst 
2014 präsentierten die Forscher um Sam Parnia von der Universität Southampton 
ihre Ergebnisse im Journal Resuscitation. 

Von den 2060 Patienten überlebten 330 den Herzstillstand. Forscher befragten 140 
von ihnen in einem ersten Interview. 101 Patienten von diesen 140 nahmen zudem 
an einem zweiten Interview teil. 39 Prozent der Patienten, die den Herzstillstand 
überlebt hatten und im Stande waren, Interviews zu geben, erklärten, dass sie eine 
Art Bewusstsein wahrgenommen hatten. 

Viele konnten sich aber offenbar nicht mehr erinnern, was sie tatsächlich gehört und 
gesehen hatten. Die Erinnerung könnte entweder infolge einer dem Herzstillstand fol-
genden Hirnschädigung verblasst sein oder aufgrund von Medikamenten, die die Er-
innerungsfähigkeit beeinflusst haben.

Einer der Befragten, ein 57 Jahre alter Sozialarbeiter aus Southampton (USA), 
berichtete den Forschern, dass er seinen Körper verlassen und seiner Wiederbele-
bung aus einer Ecke des Raums zugesehen habe. 

Er konnte die Bemühungen des Krankenhausteams im Detail beschreiben. Ebenso 
wie die Geräusche von Maschinen, die in dem Raum standen. Er beschrieb alles, 
was in dem Raum passiert war, aber besonders interessant war Folgendes: Er hörte 
zwei Pieptöne einer Maschine, die dieses Geräusch in einem Drei-Minuten-Intervall 
machte. Deshalb konnte festgestellt werden, wie lange sein Erlebnis dauerte: näm-
lich mindesten sechs Minuten. 

Es gibt viele ähnliche Fälle, die teilweise auch akribisch belegt wurden. Erwähnt sei 
auch die schweiz-amerikanische Psychiaterin Dr. Elisabeth Kübler-Ross. Sie be-
fasste sich mit dem Tod und dem Umgang mit Sterbenden, mit Trauer und Trauerar-
beit sowie mit Nahtod-Erfahrungen und ist eine der Begründerinnen der modernen 

20



Sterbeforschung. In verschiedenen Büchern hat Frau Dr. Kübler-Ross ihre Erfahrun-
gen niedergeschrieben. Zwei von mehreren Büchern sollen hier benannt werden:

- Interviews mit Sterbenden. Droemer Knaur, München 2001, ISBN 3-426-87071-1

- Über den Tod und das Leben danach. 10. Auflage, Silberschnur Verlag, 
  Güllesheim  2002, ISBN 3-923781-02-4 

Die Erlebnisberichte der Menschen mit Nahtod Erfahrung münden im Grunde alle in 
derselben Aussage: Dass alles, was sie gesehen und empfunden haben, so überwäl-
tigend und wunderschön war, dass keiner wieder in das bisherige Leben zurückwoll-
te. Einhellig sprechen alle davon, dass der irdische Tod seinen Schrecken verloren 
habe. 

Es gilt als bewiesen, dass es nach dem irdischen Tod weitergeht. Das aber sollte 
uns, die wir an Gott als Schöpfer allen Seins glauben, nicht erstaunen. Trotzdem sind 
die Fragen nach dem Grund der Geburt des Menschen, und ob dies zufällig ge-
schieht, noch offen. Wenn wir erkennen können, dass die individuelle Neuerschaf-
fung der Seele durch Gott bei der Zeugung, die durch den Menschen ausgelöst wird, 
äußerst unwahrscheinlich ist, sehen wir, dass die Geistseele schon vorher war. Dann 
aber stellt sich schon die nächste Frage: Wann wurde die Geistseele erschaffen? 

Mit unserem menschlichen Verstand können wir die gesamte Schöpfung nicht verste-
hen, nicht ermessen. Aber das ist auch nicht notwendig. Unser grundsätzliches Pro-
blem besteht allerdings darin, dass wir bestrebt sind, allen Dingen auf den Grund ge-
hen zu wollen. Wenn etwas nicht bewiesen werden kann, können wir an seine Exis-
tenz meist nicht glauben. Allzu leichtfertig wird das dann als „Fantastereien“ auf die 
Seite getan. Ein berühmtes Beispiel soll uns das vor Augen führen. 

Der Wissenschaftler Galileo Galilei, der von 1564 bis 1642 lebte, knüpfte an die For-
schungen von Kopernikus an und lieferte der Welt physikalische Beweise für die 
Bahnbewegungen der Erde. Er stellte fest, dass die Erde sich um ihre eigene Achse 
und um die Sonne dreht. Kontroverse Diskussionen am Florentiner Hof veranlassten 
ihn zu erklären, dass astronomische Angaben in der Bibel nicht wörtlich zu nehmen 
seien. 

Eine mit dem kopernikanischen System verträgliche Bibelauslegung sollte doch mög-
lich sein und dadurch die Forschung befreit sein von der Kirchendoktrin.

Er glaubte, zunächst auch die Kirche von seinen sensationellen Forschungen über-
zeugen zu können. Die Lehre der Erdbewegung wurde allerdings als „absurd“ und 
„irrgläubig“ bezeichnet und galt als „Gotteslästerung“. Galilei wurde gezwungen, sei-
ner Überzeugung abzuschwören. Nachdem Galilei geschworen hatte, „stets geglaubt 
zu haben, gegenwärtig zu glauben und in Zukunft mit Gottes Hilfe glauben zu wollen, 
alles das, was die katholische und apostolische Kirche für wahr hält, predigt und leh-
ret“, erhielt er im Jahr 1633 n. Chr. lediglich Kerkerhaft, die bereits nach wenigen Wo-
chen in einen lebenslangen Hausarrest umgewandelt wurde. Er starb am 8. Januar 
1642 in Arcetri. Ein feierliches Begräbnis in einem prunkvollen Grab, das der Groß-
herzog vorgesehen hatte, wurde von der Kirche unterbunden. Die Tragik von Galileis 

21



Wirken liegt darin, dass er als ein zeitlebens tiefgläubiges Mitglied der Kirche den 
Versuch unternahm, eben diese Kirche vor einem verhängnisvollen Irrtum zu bewah-
ren. Seine Intention war es nicht, die Kirche zu widerlegen oder zu spalten; vielmehr 
war ihm an einer Reform der Weltsicht der Kirche gelegen. Die katholische Kirche hat 
das im Jahr 1633 ausgesprochene Urteil gegen Galilei erst im Jahre 1992 wider-
rufen! 

Heute wissen wir darüber viel mehr als die Menschen der damaligen Zeit und sind er-
staunt über die Borniertheit der Kirche.

In dem Zusammenhang muss uns klar geworden sein, dass es wichtig und richtig Ist, 
Gedankenansätze und neue Erkenntnisse zunächst vorbehaltlos zu betrachten und 
zu prüfen. Eine Erkenntnis, die der Philosoph Arthur Schoppenhauer uns vermacht 
hat: „Was dem Herzen widerstrebt, lässt der Kopf nicht ein“, möge uns zum Nach-
denken anregen und auf unserer Reise allzeit begleiten.

Anhand unserer ersten Reise in die Sphären des Lichts und der Liebe ist uns wohl 
klar geworden, dass die vollkommene Schöpfung unseres Himmlischen Vaters in ei-
ner für uns als Menschen noch nicht begreifbaren Weise im sogenannten fein-
stofflichen, also geistigen Bereich getätigt wurde. Wir wurden erschaffen, aber nicht 
auf unserer materiellen Erde, sondern in der geistigen Welt. Wer mit den Begriffen 
"feinstofflich" und "grobstofflich" Probleme hat, dem soll folgendes Beispiel in unse-
rem täglichen Leben das Verständnis dafür erschließen. 

Unser Wasser können wir in drei Aggregatzuständen unterteilen: fest, flüssig oder 
gasförmig. Als Eis nimmt es einen festen, als Wasser einen flüssigen und als Was-
serdampf einen gasförmigen Zustand ein. Der gasförmige Zustand ist z.B. in unserer 
Atemluft unsichtbar, aber messbar. 

Bevor es Welten gab, bevor alle Kreatur und die Materie zum Leben erstanden ist, 
existierte bereits der Göttliche Geist. Für die Existenz Gottes gibt es weder einen An-
fang noch ein Ende. Das ist auch die Lehre der Kirchen und Religionen. Unser 
Himmlischer Vater war demnach zunächst in der Form der All-Einheit, doch Er war 
alleine. Er begann Seine Schöpfung mit dem Vorsatz, Ihm ähnliche Wesen zu er-
schaffen. Das war der Ursprung unseres zunächst geistigen oder anders formuliert 
unseres feinstofflichen Seins. Unser Himmlischer Vater verlieh uns aus der Ihm inne-
wohnende Liebe heraus besondere Fähigkeiten und Kräfte. Er legte Seine allumfas-
sende Liebe in uns, aber auch einen unbegrenzten freien Willen.

Wir, Seine Geschöpfe – also Seine Kinder -, konnten bei Ihm sein und die in uns 
gelegten Fähigkeiten erproben und genießen. Das waren paradiesische Zustände, 
die mit unseren Worten nicht beschrieben werden können. Schade, dass wir uns dar-
an nicht erinnern. Dann aber haben sehr viele von uns sich mit dem vom Vater gege-
benen freien Willen für etwas entschieden, das dem Bild des Pflückens der verbote-
nen Frucht, wie in der Bibel beschrieben, gleicht. Unser liebender Himmlischer Vater 
hatte uns mit der ihm gegebenen Schöpferkraft ausgestattet. Diese uns verliehene 
Kraft haben wir missbraucht. Viele wollten so groß und mindestens so mächtig sein 
wie unser Schöpfer. Anzunehmen ist, dass Einzelne sogar größer als Gott, unser 
Himmlischer Vater, sein wollten. Es gab einen Anführer, der uns heute unter dem Na-

22



men "Satan" bekannt ist. In den göttlichen Himmeln unseres Himmlischen Vaters war 
und ist es nicht möglich, dass die beiden Wesenszüge, nämlich die Liebe und gleich-
zeitig alles, was gegen die Liebe spricht, beieinander bleiben können und konnten. 
Darum mussten alle, die sich gegen die Liebe entschieden hatten, die Himmel verlas-
sen. Das war der so genannte „Fall aus den Himmeln“. 

Für uns, liebe Expeditionsteilnehmer, nichts Neues. Schließlich durften wir uns auf 
unserer ersten Reise ein Bild davon machen. 

Im weiteren Fortgang nach dem Verlassen der Himmlischen Bereiche sind viele Din-
ge geschehen. Der uns als Satan bekannte Anführer sammelte die vielen aus der 
Liebe „Abgefallenen“ und war bemüht, ein eigenes Reich aufzubauen. Eine sehr lan-
ge Zeit verging, bis die Materie und schließlich unsere Erde entstand. Man spricht 
vom großen Fall, bei welchem dunkle Strukturen aufgebaut und verfeinert wurden. 
Da dies alles ohne die Liebe stattgefunden hat, war auch das Licht ausgeschlossen. 
Die ursprünglich verliehenen Kräfte und Fähigkeiten der „Gefallenen“ wurden immer 
weniger, je weiter sich diese von der Liebe, von unserem Himmlischen Vater, entfernt 
hatten. Das Wissen, woher jene kamen und wer sie waren und sind, geriet nach und 
nach in Vergessenheit. Das zuvor hohe Geistige entwickelte sich immer weiter nach 
unten, reduziert sich mehr und mehr und wurde zur Materie. Die Liebeenergie, das 
Licht, die Wärme wurden zwangsläufig immer geringer. Das war jedoch einseitig, von 
den Gefallenen ausgehend. Um das klar und deutlich zu sagen:

Gott, unser Himmlischer Vater, war uns dennoch treu und reduzierte Seine Liebe zu 
uns in keiner Weise. SEIN Bemühen um uns ist von jeher ungebrochen. Da ER den 
in Seine Geschöpfe hineingelegten freien Willen absolut respektiert, wird ER uns nie-
mals den Zwang auferlegen, etwas gegen unseren Willen zu tun oder zu lassen. 
Auch straft Er nicht oder trägt uns etwas nach. Schon daran erkennen wir, dass die 
Bibel in vielen Fällen auch ideologisch und nicht in allem wahrheitsgemäß ge-
schrieben und übersetzt wurde. Unser Himmlischer Vater verurteilt nicht, straft nicht 
und beteiligt sich nicht an Kriegen der Menschheit – SEINEN Kindern. 

Alles, was wir als Gegenteil der Liebe kennen, ist dem Wesen Gottes fremd. Dies ist 
bis heute so, und es wird auch so bleiben. 

Die Kirchen und Glaubensgemeinschaften müssten eigentlich genau das vermitteln 
und die Gläubigen dahingehend aufklären. Leider geschieht das nicht. Die Gläubigen 
und auch die Nichtgläubigen aber können größtenteils mit einer solchen kirchlichen 
Lehre, die Gott u .a. als einen Richter und als einen Strafenden darstellt, nichts an-
fangen.

*

Liebe Expeditionsteilnehmer, zu der sicher berechtigten Frage, woher ich das Wissen 
habe, möchte ich gerne antworten. Es war schon immer so, dass es Menschen gab, 
die Einblicke in die Welt des Geistes haben durften. Im Alten Bund (Altes Testament) 
wird von einigen solcher Propheten berichtet. Auch Jesus Christus (mit ihm werden 
wir uns in der Tiefe noch befassen) hatte versucht, den Menschen die Liebe des Va-
ters und deren Auswirkung zu vermitteln. Leider wurde seine Botschaft bis heute im 

23



Wesentlichen falsch interpretiert. In der späteren Zeit, insbesondere im zweiten Jahr-
hundert n.Chr. und den folgenden bis in unsere heutige Zeit, gab es selbstverständ-
lich auch Wissende, also Propheten, oder anders formuliert, hellsichtige Menschen, 
auch Medien genannt, die Gottes Hinweise und Mahnungen empfingen. Allerdings – 
und das darf nicht vergessen werden – wurden hellsichtige Menschen oft zum 
Schweigen gebracht. Offizielle Aufzeichnungen wurden kaum getätigt. Und wenn 
doch, sind diese, sofern es möglich war, von der Kirche unter Verschluss gehalten 
worden. Wir würden uns wundern, was in den geheimen Archiven des Vatikan alles 
zu finden ist. 

Unser Himmlischer Vater hat niemals aufgehört, in unserer Welt, den verschiedenen 
Erdteilen, durch unterschiedliche, aber aufgeschlossene Menschen von sich hören 
zu lassen. Die Bibel, welche als Heilige Schrift bezeichnet und von den Kirchen noch 
immer als das reine, absolute Wort Gottes betrachtet wird, stellt nur einen kleinen 
Teil der Offenbarungen Gottes dar. Dabei ist, wie bereits erwähnt, zu beachten, dass 
einiges durch verschiedene Einflüsse verfälscht wurde. 

In den Kirchen wird nach wie vor die Bibel als Heilige Schrift verehrt, und alles, was 
dort steht, wird als das reine Wort Gottes betrachtet. Dabei soll es nach Meinung der 
Kirchen auch bleiben. Weitere Offenbarungen werden als Gotteslästerung abgelehnt. 
Aber weshalb sollte ein liebender Vater seit nahezu 2000 Jahren stumm bleiben? 
Dies ist übrigens eine der existenziellen Fragen, die die Kirchen nicht beantworten. 
Die Kirchen haben seit jeher den Anspruch, im Zusammenhang mit Gott allwissend 
und allweise zu sein. Sobald sich geistige Strömungen und neue Erkenntnisse aufta-
ten, wurden diese schnell als Häresie abgetan. Viele Menschen mussten das grau-
sam durch Folter und öffentliches Verbrennen am lebendigen Leib erfahren. Dieses 
furchtbare Treiben ging bis in das 18. Jahrhundert. 

Wie bereits erwähnt gab es schon immer Offenbarungen und Impulse von unserem 
Himmlischen Vater. Vom 18. Jahrhundert an sind diese vermehrt aufgetreten und 
überliefert worden. In der beginnenden Zeit der Aufklärung konnten die Kirchen nicht 
mehr verhindern, dass entsprechende Erlebnisse verbreitet wurden. Da sind bei-
spielsweise Emanuel Swedenborg und Jakob Lorber zu benennen. Beide hatten in 
ihrer Zeit besondere Göttliche Offenbarungen erhalten. Bei den überlieferten Schrif-
ten beider sind aber auch wiederum deren Zeit und Kultur sowie die jeweiligen Per-
sönlichkeiten zu berücksichtigen. 

In der Zeit zwischen 1866 und 1950 erlebten beispielsweise in Mexiko Gläubige in 
verschiedenen, unabhängigen Versammlungsstätten Göttliche Offenbarungen. Diese 
Menschen kannten sich untereinander nicht.

Diese Offenbarungen wurden schriftlich festgehalten. In den 1960iger bis 1990iger 
Jahren wurden die einzelnen Manuskripte zusammengefasst und aus dem spani-
schen in andere Sprachen übersetzt. Die einzelnen Offenbarungen in den unter-
schiedlichen Versammlungsstätten gleichen sich in erstaunlicher Weise. 

Oder vielleicht doch nicht erstaunlich? Insgesamt sind so 12 Bände entstanden. Als 
Titel wählte man „Buch des wahren Lebens“ oder auch das dritte Testament. 

24



Doch nun wieder zu uns selbst. Wenn wir ursprünglich als geistige Wesen aus Gott, 
unserem Vater, erschaffen wurden, dann ist es doch logisch, dass wir noch immer 
geistige Wesen sind. Jeder Mensch hat eine Seele und einen Geist. Man kann das 
auch konkret so bezeichnen: Der Mensch ist ein Geistwesen in einem materiellen Er-
denkörper. 

Noch einmal zur Wiederholung: Ist uns bewusst, dass wir ein Teil unseres Himmli-
schen Vaters sind? Er ist sowohl ein Teil in uns als auch in Seiner gesamten Schöp-
fung. Alles. was aus Ihm ist – und damit ist wirklich alles gemeint, was die sichtbare 
und unsichtbare Schöpfung betrifft -, kann nur bestehen mit und durch seine Allge-
genwart. Würde Er sich aus uns und aus der übrigen Schöpfung – wie Tiere, Pflan-
zen usw. – zurückziehen, wäre alles augenblicklich nicht mehr existent. Für manche 
scheint das völlig abwegig zu sein. Aber wenn Gott, unser Himmlischer Vater, alles 
geschaffen hat, weshalb soll Er nicht die Fähigkeit besitzen, überall zur gleichen Zeit 
zu sein? Der Mensch denkt in seinen Kategorien und übersieht dabei, dass sein Fas-
sungsvermögen nicht in der Lage ist, Göttliches und Geistiges in größerem Umang 
zu verstehen. Es sei denn, der Mensch ist bereit, sein Herz über seinen Verstand zu 
stellen. Das Herz sieht mehr als des Verstandes Auge.

Die Kirchen sprechen von Gott, der im Himmel wohnt, und verunsichern dadurch die 
Menschen, die sich weit weg von Ihm wähnen. Wo ist denn der Himmel? Unsere 
Erde, die ja rund ist, dreht sich unablässig. In der Nacht haben wir einen anderen 
Himmel über uns als am Tag. Genau genommen ändert sich der Himmel über uns 
permanent. Schon bei diesem Beispiel können wir erkennen, dass der Himmel ein 
anderer ist als der uns oftmals gelehrte. Dabei ist Er, unser Himmlischer Vater, wahr-
haftig, allgegenwärtig und stets in einem jeden von uns. Und das besonders Schöne: 
Er kann spürbar und erlebbar werden, wenn wir das wollen! 

Lasst uns jetzt an dieser Stelle wieder zu einer Reise in unser Raumschiff steigen. 
Wir reisen noch einmal in die Zeit des Wirkens von Jesus Christus. Er sprach oft in 
Bildern, die alle Menschen jener Zeit verstehen konnten. Insbesondere seine Spra-
che war für jeden klar und verständlich, ob das nun ganz einfache Menschen waren 
oder Gelehrte. Es fanden keine Ausgrenzungen statt durch eine Gelehrtensprache, 
wie z.B. das Latein in der katholischen Kirche. Es war und ist die einfache Sprache 
der Liebe.

Wir kommen recht spät dort an. Es ist mitten in der Nacht, und wir werden Zeuge ei-
nes merkwürdigen Gesprächs zweier Männer. 

Der eine heißt Nikodemus und ist Pharisäer, ein Abgesandter der jüdischen Glau-
bensgemeinschaft. Der andere ist Jesus Christus. 

Bitte um Ruhe, liebe Expeditionsteilnehmer. Lasst uns lauschen, was dort draußen 
vor sich geht.

Nikodemus: „Meister, wir wissen, du bist ein Lehrer von Gott gekommen, denn nie-
mand kann die Zeichen tun, die du tust, es sei denn Gott ist mit ihm.“

25



Jesus Christus antwortet, „Wahrlich ich sage dir, wenn jemand nicht von neuem ge-
boren werde, dann kann er das Reich Gottes nicht sehen.“

Nikodemus: „Wie kann ein Mensch geboren werden, wenn er alt ist? Kann er denn 
wieder in seiner Mutter Leib gehen und geboren werden?“

Jesus antwortet, „Wahrlich ich sage dir, wenn jemand nicht geboren wird aus Wasser 
und Geist, kann er nicht in Gottes Reich kommen. Was vom Fleisch geboren ist, das 
ist Fleisch; und was vom Geist geboren wird, das ist Geist. Wundere dich nicht, dass 
ich dir gesagt habe, ihr müsst von neuem geboren werden. Der Wind bläst, wo er 
will, und du hörst sein Sausen wohl; aber du weißt nicht woher er kommt und wohin 
er fährt. So ist es bei jedem, der aus dem Geist geboren ist“. 

Liebe Expeditionsteilnehmer, ist das Gehörte schwer zu verstehen? Dann würde ich 
vorschlagen, wir ziehen uns auf ein ruhiges Plätzchen in unserer Gegenwart zurück 
und versuchen gemeinsam, das zu verarbeiten. Diese Ausführung von Jesus Chris-
tus wurde und wird unterschiedlich in den Kirchen und Glaubensgemeinschaften in-
terpretiert und als heilsnotwendige und erlösungsnotwendige Wasser- und Geistes-
taufe bewertet. Das wollen wir uns zunächst anschauen, um dann über den wahrhaf-
tigen Sinngehalt dessen, was Jesus Christus zum Ausdruck brachte, zu sprechen. 

Im evangelikalen Protestantismus wird die Geistestaufe meist mit der Wiedergeburt 
gleichgesetzt, der Buße, Umkehr und Glaube vorausgehen müssen. Dort wird vermit-
telt, dass Gott sie dem Menschen als unverdientes Geschenk (Gnade) anbietet. Die-
ser muss es jedoch bewusst annehmen. Mit der Taufe wird der Mensch ein Christ 
und auch Mitglied der Kirche. Die Taufe ist aber nicht an die Mitgliedschaft in der Kir-
che gebunden, sie bleibt gültig, auch wenn jemand aus der Kirche austritt. Die Taufe 
und das Heilige Abendmahl (Eucharistie) zählen zu den beiden Sakramenten der 
evangelischen Kirche in Deutschland.

In der katholischen Kirche ist sie das erste Sakrament. Durch die Taufe wird ein 
Mensch in die Glaubensgemeinschaft der Christen aufgenommen. Sie ist als Real-
symbol für die besondere, unauflösbare Gemeinschaft des Getauften mit Jesus 
Christus, durch den die Erbsünde ihre Macht über den Täufling verloren hat. 

Über die „Erbsünde“ werden wir uns zu einem späteren Zeitpunkt unterhalten.

Die katholische Kirche hat sieben Sakramente: Taufe, Firmung, Eucharistie (Heiliges 
Abendmahl), Bußsakrament, Krankensalbung, Weihesakrament in den drei Stufen 
der Diakon-, Priester- und Bischofsweihe, Ehesakrament. Bei der Eucharistie soll 
eine Hostie in den Leib Jesu und der Wein in dessen Blut verwandelt werden. 

Dieser „Leib Jesus“ und sein „Blut“ muss von dem Gläubigen verzehrt und getrunken 
werden. Dieser Ritus wurde aus einer Aussage, die Jesus Christus getroffen hatte, 
abgeleitet und festgelegt. Denn er sprach:

…Denn mein Fleisch ist die rechte Speise, und mein Blut ist der rechte Trank. Wer 
mein Fleisch isset und trinket mein Blut, der bleibt in mir und ich in ihm…

26



Die Kirchen haben es bis heute nicht verstanden, dass dies eine Metapher war. Die-
ser in sich aufnehmende Leib Jesus bezieht sich nicht den auf den Menschen Jesus 
Christus, sondern auf dessen Eigenschaft: DIE LIEBE. Alles andere wäre grauenvoll.

Zunächst können wir festhalten, dass alle Kirchen die Auffassung vertreten, dass die 
von Jesus Christus beschriebene Wiedergeburt in das „neue Wesen Christi“ allein 
über die Taufe erfolgt. Es ist dabei festzustellen, dass alle Nichtgetauften von den 
Kirchen als Kinder Gottes ausgeschlossen sind. Ein eklatanter Verstoß gegen die 
Lehre unseres Himmlischen Vaters, der niemals eine Ausgrenzung seiner Kinder vor-
genommen hat und vornehmen wird. Aber lasst uns noch einmal das, was Jesus 
Christus dem Nikodemus sagte, beleuchten. 

Jesus sagte, dass es notwendig sei, von neuem geboren zu werden. Auf die Frage 
des Nikodemus, wie das denn gehen soll, antwortete Jesus: „Wahrlich ich sage dir, 
wenn jemand nicht geboren wird aus Wasser und Geist, so kann er nicht in Gottes 
Reich kommen.“ Und weiter: „Was vom Fleisch geboren ist, das ist Fleisch; und was 
vom Geist geboren wird, das ist Geist.“

Erinnern wir uns an den Anfang unserer Reise, wo wir festgestellt haben, dass die 
Worte, Redewendungen und die kulturelle Gegebenheiten der damaligen Zeit zu-
grundezulegen sind? Wenn dies nicht berücksichtigt wird, entsteht ein völlig falscher 
Sinn dessen, was wir darunter verstehen.

Nehmen wir den Begriff des „Wassers.“ Dieser steht für das Wort Gottes; aber nicht 
im Zusammenhang dessen, wie die Kirchen das gerne sehen und lehren – die Pre-
digt im Gottesdienst, sondern sie stellt die direkte Verbindung zur Quelle dar: zu Je-
sus Christus, der das Wort und die Liebe im Vater ist. Im Verlauf unserer Expedition 
werden wir diese Tatsache noch deutlicher erklärt vorfinden. 

Aber weiter zu dem nächsten Begriff „Geist.“ Dieser ist zwischenzeitlich einfach zu 
erklären. Das sind wir, die wir als geistige Wesen vom Himmlischen Vater geschaffen 
wurden. Um es noch deutlicher zu erklären, zeigte Jesus den gesamten Zusammen-
hang, indem er sagte: „Was vom Fleisch geboren wird (der vergängliche menschliche 
Körper) ist Fleisch. Und was vom Geist geboren wird ist Geist (der nach wie vor ewig 
erhalten bleibt, der vor der irdischen Geburt war, und der nach dem irdischen Tod 
bleiben wird). Als er davon sprach, dass Nikodemus sich darüber nicht wundern soll, 
dass wir von neuem geboren werden müssen, erklärte er dieses anhand eines griffi-
gen Beispiels: des Windes; nämlich insofern, als dass der Wind unsichtbar, aber als 
ein Sausen oder ein Lüftchen, geräuschvoll oder ganz leise, unterwegs ist. Niemand 
kann sagen, wo er beginnt zu blasen, wo sein Ursprung ist. Und niemand vermag zu 
sagen, wohin er bläst, wo dessen Ziel ist. Lediglich die Richtung ist zu erkennen. 

Und weiter erläuterte Jesus dem Nikodemus, dass es sich genauso verhält bei de-
nen, die aus dem Geist geboren sind. Damit hat Jesus Christus dem Nikodemus für 
dessen damaliges Verständnis die Wiedergeburt der Geistseele in das Fleisch, also 
den menschlichen Körper, aufgezeigt. Er hat ihm deutlich gesagt, dass es den Geist-
seelen, also den Geschöpfen und Kindern Gottes, nur möglich sein wird, ins Himmel-
reich, also zu unserem Himmlischen Vater, zurückzukehren, wenn wir im Menschen 

27



wiedergeboren werden. Dass das seinen guten Grund hat, können wir uns sicher 
denken. Aber wir werden zu einem späteren Zeitpunkt darauf zurückkommen. 

Nun, jetzt wissen wir, dass wir Geistseelen in einem menschlichen Körper sind und 
schon viel länger existieren – nicht als Mensch, sondern als Geistseele -, als uns das 
bewusst war. Dass eine Wiederverkörperung (Reinkarnation) stattgefunden hat und 
gegebenenfalls künftig auch stattfinden wird, dürfen wir getrost als eine besondere 
Gabe und Gnade unseres Himmlischen Vaters an uns erleben. Wir fragen uns nun 
ganz bestimmt: Weshalb leugnen die Kirchen und Glaubensgemeinschaften vehe-
ment die Reinkarnation, obwohl die Erklärung dazu von Jesus Christus selbst gege-
ben wurde? 

Wir wissen, dass in den Kirchen seit Jahrhunderten gelehrt wurde und auch heute 
noch gelehrt wird, dass der Mensch nur einmal lebt. Die Kirchen begründen das mit 
einem in der Bibel geschriebenen Satz im Hebräer 9 Vers 27: „Und wie dem Men-
schen bestimmt ist, einmal zu sterben, danach aber das Gericht“. Der Mensch aus 
Fleisch und Blut wird „einmal sterben“ und kein zweites Mal. Das ist absolut korrekt. 
Dieser „eine“ menschliche Tod stellt lediglich eine Zäsur dar. Der irdische Leib hat 
seine Aufgabe erfüllt und wird vergehen. Die Geistseele hingegen wird sich im Au-
genblick des irischen Todes von dem Leib trennen und in einen entsprechenden Be-
reich hinüberziehen, in die von uns als jenseitige Welt bezeichnete Stätte. Wenn eine 
Inkarnation oder Reinkarnation stattfindet, wird selbstverständlich kein vormalig ver-
storbener menschlicher Körper reaktiviert. Die Reinkarnation findet in einen neu-
geborenen Menschen statt. Nun steckt in diesem Bibeltext aber noch ein weiterer 
Satz: „Danach kommt das Gericht.“ Mit diesem werden wir uns in Kürze intensiv be-
schäftigen. Vorab sei aber schon gesagt, dass ein vermutetes Gericht sich völlig an-
ders darstellt, als das gelehrt wird. 

*

Liebe Expeditionsteilnehmer, wir haben nun sehr viele Dinge erfahren, und ich möch-
te daran erinnern,sich immer wieder Notizen zu machen, damit auch wirklich am 
Ende unserer Expedition keine Fragen offenbleiben, und ein jeder Einzelne schlüssig 
alle Fragen beantwortet bekommt. 

Um zu verstehen, wie es dazu kam, dass die Kirchen und Glaubensgemeinschaften 
die Existenz der Reinkarnation leugnen, ist es erforderlich, eine weitere Zeitreise zu-
rück in die Vergangenheit zu unternehmen, in eine Zeit, als die katholische Kirche 
praktisch die alleinige Kirche in unserer Welt war. 

Unsere Expedition führt uns jetzt in eine Zeit vieler entscheidender Veränderungen. 
Wir machen uns auf und reisen in das 6. Jahrhundert n. Chr. 

Im 6. Jahrhundert n. Chr. wurde auf dem 2. Katholischen Konzil zu Konstantinopel 
unter anderem beschlossen, den bis dahin bei den Menschen vorhandenen Wieder-
verkörperungsglauben und die Wiederverkörperungslehre (Reinkarnation) zur Irrlehre 
zu erklären. Alle diejenigen, die an die Reinkarnation glaubten, wurden mit dem 
Bannfluch belegt. Dieser Bannfluch bezeichnet eine Verurteilung durch die Kirche, 
die mit dem Ausschluss aus der kirchlichen Gemeinschaft einhergeht und kirchen-

28



rechtlich mit einer Exkommunikation gleichzusetzen ist. Das gilt bis heute. Wir dürfen 
nicht vergessen, dass der Ausschluss aus der Kirche, die Exkommunikation, nicht 
nur soziale Konsequenzen nach sich zog, sondern dass in sehr vielen Fällen derjeni-
ge mit dem Tod bedroht wurde. Dabei war es gleichgültig, weswegen jemand exkom-
muniziert wurde; er galt damit als vogelfrei. Das hatte zur Folge, dass jeder diesen 
Menschen sowohl dem Gesetz oder der geistigen Führung nach ausrauben, miss-
handeln, foltern und töten durfte, und zwar ohne dass der Täter bestraft wurde. Dies 
war sogar erwünscht.

Auf dem Konzil zu Nizäa wurde auch das Dogma von der Auferstehung des (irdi-
schen) Leibes am Jüngsten Tag bzw. am Jüngsten Gericht festgelegt. Die Kirche 
vertrat also die These, dass der irdische Körper, der ja unmittelbar nach dem Tod zu 
verwesen beginnt, wieder aufersteht. Das Jüngste Gericht, so war und ist man der 
Meinung, soll der Tag sein, wo alle Menschen und Seelen vor den Thron Gottes 
kommen und von Jesus Christus nach ihren Werken gemäß beurteilt und gerichtet 
werden. Der Glaube an eine Auferstehung nach dem irdischen Tod war niemals in-
frage gestellt worden. Lange glaubte man tatsächlich, dass der irdische (verweste) 
Leib auferstehen wird. Dieser Glaube währte in der katholischen Kirche bis in das 19. 
Jahrhundert hinein. Auch wurde und wird daran geglaubt, dass eine Hölle existiert. 
Dort, so der Glaube, müssen böse Menschen nach ihrem irdischen Tod hineingehen 
und werden unsägliche, höllische Schmerzen zu erleiden haben. Jene dürfen erst 
beim Jüngsten Gericht kurzzeitig für ihre Verurteilung heraustreten, um dann auf 
ewig in der Hölle weiter zu leiden, fern von der Gnade Gottes.

Als Zwischenstation nach dem irdischen Tod und vor dem „Jüngsten Gericht“ wurden 
von der katholischen Kirche zwei Bereiche benannt:

Das Fegefeuer für diejenigen, die in Sünde gestorben sind. Das Fegefeuer soll so-
wohl als ein Ort der Läuterung, eine Art Zwischenstation sein. In das Fegefeuer ge-
langt, wer in der Gnade Gottes stirbt, aber noch nicht so weit geläutert ist, um die 
Heiligkeit zu erlangen, die notwendig ist, in die Freude des Himmels eingehen zu 
können. Das Fegefeuer ist somit ein Ort der Bewährung. Die sogenannten armen 
Seelen werden im Fegefeuer also nicht endgültig festgehalten, sondern sie haben 
immer die Gewissheit, daraus entlassen werden zu können, und zwar stets in Rich-
tung Himmel. Wie eine Läuterung dort geschehen soll, bleibt allerdings offen.

Für gestorbene, aber nicht getaufte Kinder ist nach Auffassung der katholischen Kir-
che ein Ort mit dem Namen „Limbus“ eingerichtet. Das soll den kindlichen Seelen als 
Gnadenstätte dienen. Das ist die in vielen Dogmen und Lehren verinnerlichte „Glau-
bensweisheit“ der katholischen Kirche. 

In den evangelischen Kirchen wird die Vorstellung eines Läuterungsortes nach dem 
Tode abgelehnt. Die beiden evangelischen Hauptargumente für die Ablehnung des 
Fegefeuers sind die mangelnde biblische Bezeugung des Fegefeuers und die refor-
matorischen Ansichten, dass der Mensch allein durch den Glauben an Jesus Chris-
tus vor Gott gerecht wird (sola fide); wenn der Sünder also durch den Glauben an 
den Kreuzestod Christi gerechtfertigt ist, könne Gott ihn nicht auch noch für seine 
Sünden in ein Fegefeuer schicken. Damit wird ergänzt, dass auch die Gnade Gottes 
eine wichtige Rolle spielt (sola gratia).

29



Wir sehen also schon hier sehr unterschiedliche Lehrmeinungen, die genau genom-
men erhebliche Differenzen unter der Gläubigen herstellen. Diese Lehrmeinungen 
wurden von Menschen gemacht, das dürfen wir nicht außer Acht lassen. Mit solchen 
Festlegungen durch die Kirchen wurde in der Vergangenheit eine außerordentlich 
große Macht gegenüber den Gläubigen – insbesondere dem niedrigen Volk, aber 
auch dem Adel und Herrschern gegenüber – ausgeübt.

Bitte lasst uns jetzt an dieser Stelle wieder gemeinsam nachdenken, was das alles zu 
bedeuten hat, und welche Folgen daraus entstanden sind. Wenn Gott, unser Himmli-
scher Vater, die allumfassende Liebe ist, wie kann Er dann einen Teil Seiner Kinder 
auf ewig verdammen? 

Hören wir, was Professor Dr. Hans Küng, ein katholischer Theologe, der zwischen-
zeitlich verstorben ist, dazu zu sagen hat: Die Hölle ist kein bestimmter Ort und hat 
keine bestimmte Zeit, sondern gemeint sei der Moment der Begegnung eines ster-
benden Menschen mit Gott. In diesem Moment begegnet der unfertige und unvoll-
kommene Mensch dem heiligen, unendlich liebevollen Gott. Diese Begegnung sei 
zutiefst beschämend, schmerzhaft und deswegen reinigend. Das Wort Fegefeuer sei 
eine falsche Übersetzung des lateinischen Wortes purgatorium (Reinigung).

Mit dieser Meinung hat Professor Dr. Hans Küng eine interessante Erkenntnis zum 
Ausdruck gebracht, die leider von vielen seiner traditionellen Theologie-Kollegen als 
unmöglich abgelehnt wird. In dieser Tradition der Ablehnung steht auch die Aussage 
des emeritierten Papstes Benedikt XVI., der 2007 in seinem wohl stark beachteten 
Jesusbuch sagte, dass Jesus Christus gekommen sei, um uns zu sagen, dass er uns 
alle im Paradies haben wolle. Die Hölle, von der man in unserer Zeit so wenig sprä-
che, existiere, so Benedikt XVI. und sei ewig für jene, die ihre Augen vor Jesu Liebe 
verschlössen. Bereits in seinem Buch „Einführung in das Christentum“ aus dem Jah-
re 1968 befasste sich Ratzinger mit der christlichen Definition des Begriffes „Hölle“ 
als Ort der Einsamkeit, an den keine Liebe mehr dringen kann. 

Lasst uns nun zurück zu der Zeit Jesu reisen und hören, was er den Menschen zu 
sagen hatte.

Er lehrte seine Zuhörer die Herzensdemut, die Bereitschaft zum Vergeben, über den 
Nächsten nicht zu urteilen und ihn nicht zu verurteilen. Die Gefahren bestehe näm-
lich, jemanden auf der Erde zu binden (nachtragend zu sein, nicht zu vergeben…), 
der dann auch im Himmel gebunden sein wird; den Nächsten nicht zu beleidigen, 
sich nicht über den Nächsten zu stellen und vieles mehr. Die Feindesliebe, die er in 
den Mittelpunkt stellte, zeigte er als die Krönung der allumfassenden Liebe auf. 

Er sagte seinen Zuhörern: „Ich sage euch aber, dass die Menschen Rechenschaft 
geben müssen am Tage des Gerichts von jedem nichtsnutzigen Wort, das sie gere-
det haben. Aus deinen Worten und Taten wirst du gerechtfertigt oder verdammt wer-
den.“ 

Er erwähnte mehrmals, dass derjenige, der sich Vergehen (also gegen die Liebe 
handelt) schuldig macht, ins höllische Feuer geworfen werde.

30



Jetzt heißt es wieder für uns, herauszutreten. Lasst uns gemeinsam über den Sinn 
des zuvor Gehörten nachdenken.

Zunächst wollen wir uns wieder darüber einig werden, dass die Worte aus der dama-
ligen Zeit auch der damaligen Zeit und dessen Verständnis geschuldet sind. Was Je-
sus Christus konkret zum Ausdruck brachte, war für die Zuhörer damals klar und ver-
ständlich. 

Leider wurden diese Worte ein paar Jahrhunderte später völlig falsch gedeutet. Mög-
lich wäre auch, dass die Deutung bewusst so festgelegt wurde. Verdammnis, Hölle, 
Feuer, Buch des Lebens und Jüngstes Gericht sind Begriffe, welche aus dem Kon-
text dessen, was ursprünglich damit gesagt wurde, herausgenommen wurden. Man 
bastelte sich einen aus menschlicher und nicht aus göttlicher Sicht zu verstehenden 
Kirchenglauben, der eine Bestrafung all derjenigen vorsieht, die gegen diesen, von 
der Kirche konstruierten Glauben aufbegehren, der wiederum eine unglaubliche 
Machtfülle und mögliche Unterdrückung gewährleistete. 

Es wurde ein Szenario entwickelt, das unseren Himmlischen Vater als einen unbarm-
herzigen Richter darstellt; der einen Teil seiner Kinder gegebenenfalls ewigen, furcht-
baren Höllenqualen preisgibt. Die Wahrhaftigkeit Gottes, die ewige Liebe, wurde 
nicht nur nicht gelehrt, sondern (bewusst?) unterdrückt. 

Der Theologe Prof. Dr. Hans Küng hat, wie wir bereits gehört haben, seine außerge-
wöhnliche Sehensweise kundgetan. Es ist in der Tat so, dass sich dessen Seele und 
Geist vom Menschen lösen, sobald der seinen irdischen Leib ablegt, also stirbt und in 
die Welt des Geistes eingeht. Dort können dann die menschlichen Schwächen und 
Verfehlungen nicht mehr verborgen werden, weder vor unserem Vater noch vor allen 
Seelen, die uns begegnen; erst recht nicht vor dem Verstorbenen selbst. Diesem 
wird nun die Erkenntnis, je nach seinem Wandel und seinem Handeln, vor Augen ge-
führt. Er selbst ist jetzt sein Richter. Und diese Erkenntnis brennt in seiner Seele, ver-
gleichbar mit einem lodernden Feuer. Sein Leben ist nun offen wie ein Buch, das 
Buch seines Lebens. 

Wir wollen uns abermals der Lehrzeit Jesus Christus widmen und schauen, was Er 
dazu zu sagen hat. Also, auf geht’s. Reisen wir wieder in die Vergangenheit.

Wir hören, was Jesus Christus seinen Zuhörern sagt: 

In meines Vaters Hause sind viele Wohnungen. Wenn‘s nicht so wäre, hätte ich dann 
zu euch gesagt: Ich gehe hin, euch die Stätte zu bereiten? Und wenn ich hingehe, 
euch die Stätte zu bereiten, will ich wiederkommen und euch zu mir nehmen, auf 
dass auch ihr seid, wo ich bin. Und wo ich hingehe, dahin wisst ihr den Weg. Spricht 
zu ihm Thomas: Herr, wir wissen nicht, wo du hingehst; wie können wir den Weg wis-
sen? Jesus spricht zu ihm: Ich bin der Weg und die Wahrheit und das Leben; nie-
mand kommt zum Vater denn durch mich. Wenn ihr mich erkannt habt, so werdet ihr 
auch meinen Vater erkennen. Und von nun an kennt ihr ihn und habt ihn gesehen.

Bevor wir das nun Gehörte gemeinsam verarbeiten, schlage ich vor, dass wir uns hy-
pothetisch in eine ganz andere Dimension begeben. Wir begleiten zwei Menschen, 

31



die soeben verstorben sind, und die sich in der jenseitigen Welt zurechtfinden müs-
sen. 

Wir beobachten einen freundlichen und sichtlich mit sich zufriedenen Menschen oder 
besser gesagt: dessen Geistseele. Karl ist sein Vorname. 

Wir können Karl so sehen, wie er in der irdischen Welt ausgesehen hat. Jetzt sehen 
wir, dass einige lichte Gestalten sich um Karl bemühen. Wie wir erfahren, ist Karl zu 
seiner Lebenszeit auf der Erde ein stets freundlicher und hilfsbereiter Mensch gewe-
sen. 

Es war einfach seine Art, liebevoll mit allen seinen Mitmenschen umzugehen. In der 
Natur, den Wäldern und Wiesen fühlte sich Karl sehr wohl und verbrachte viele Stun-
den seines Lebens dort. Mit der Kirche konnte Karl nicht viel anfangen. Dort erlebte 
er sehr viel Widersprüchliges. Ein Miteinander im Sinne der Liebe konnte er nicht 
feststellen. Er sagte oft: „In der Natur finde ich zu meinem Gott und Vater. Dort ist es 
mir möglich, ungestört für meine Lieben und für alle Menschen zu beten, mit guten 
Gedanken die Menschheit begleiten.“ Kurzum, er war mit seinem Leben zufrieden, 
auch wenn er seit seiner Kindheit eine Lähmung an einem Bein ertragen musste. 
Karl wird von lichten Gestalten, sicherlich Engel, in eine wunderschöne und sonnige 
Landschaft geführt. Dort sehen wir großflächige, grüne Wiesen mit unzähligen, wun-
derschönen bunten Wiesenblumen. Ein Bachverlauf ist zu erkennen. Auch ein schö-
nes, uriges Holzhaus ist weiter hinten zu sehen. Weitere Menschen sind zu sehen, 
die Karl freudig entgegenlaufen. Wir können erspüren, wie überrascht Karl ist und 
sich überaus freut, willkommen zu sein.

Aber wir sehen auch den zweiten Menschen, der mit Karl im Jenseits angekommen 
ist. Jürgen ist sein Name. Von Jürgen wissen wir, dass er es mit der Wahrheit zu 
Lebzeiten meist nicht so genau genommen hat. Jürgen lebte in vielen verschiedenen 
Beziehungen und hat niemals seinen Lebensmittelpunkt gefunden. Er freute sich im-
mer, wenn er jemanden übervorteilen konnte. Eigentlich war er ein rechter Zyniker. 

Sein Lebenswandel war geprägt von Alkohol und gelegentlich von Drogen.

Jürgen wird auch von lichten Gestalten abgeholt, die ihn in einen Bereich führen, der 
aussieht wie ein ödes, heruntergekommenes Landstück. Dunkle Nebel und Schatten 
sind zu sehen; Menschen, die eher feindselig und abwartend den Jürgen fixieren. Bei 
Jürgen kann man erspüren, dass er sich nicht wirklich wohlfühlt. 

Wir, liebe Expeditionsteilnehmer, wollen uns lieber von diesem letzten, unwirtlichen 
Ort verabschieden und schnell wieder in unsere Zeit, in unsere Gegenwart, zurück-
reisen. Ich denke, jetzt gibt es für uns Gesprächsbedarf. Bei der Bundeswehr hieß 
das früher: „Halbkreis“…

Die vielen Wohnungen, von denen Jesus Chritus sprach, sind die vielen Bereiche, 
wohin die Geistseelen nach dem irdischen Tod gehen werden; jede nach ihrem aktu-
ellen, inneren Zustand. War die Liebe zum Vater, zum Nächsten, zu sich selbst ge-
lebt worden, oder war das Gegenteil im irdischen Leben bestimmend? Es gibt dort 
genauso viele Wohnungen (oder Bereiche), wie es unterschiedlich durchgeführte Le-

32



bensweisen gibt. Beispielhaft können wir das an Karl und Jürgen erfassen. Der eine 
hatte sich liebevoll um die Mitmenschen gekümmert, hatte immer ein offenes Ohr 
und ein weites Herz. Dieser wird eine Wohnung beziehen, die diesen Charakteren 
vorbehalten ist. Der andere war bis zu seinem irdischen Tod selbstsüchtig und lieb-
los. Demensprechend wird er in dem Bereich (der Wohnung) dieser Charaktere sei-
nen Platz finden. Das Schöne ist aber, dass der Zustand so nicht bleiben muss. Hilfe 
ist immer möglich. Aber dazu später. 

Jetzt wird es aber wirklich spannend. Denn Jesus Christus hatte noch zwei weitere, 
eine außerordentlich wichtige Aussagen getätigt, als er sprach „ …und wo ich hinge-
he, dahin wisst ihr den Weg.“ Da die Zuhörer darauf keine Antwort hatten, sprach er 
weiter: „Ich bin der Weg und die Wahrheit und das Leben; niemand kommt zum Vater 
denn durch mich. Wenn ihr mich erkannt habt, so werdet ihr auch meinen Vater er-
kennen. Und von nun an kennt ihr ihn und habt ihn gesehen.“

Die Kirchen und Glaubensgemeinschaften vermitteln die Person Jesus ohne den 
wirklich tiefen Sinn dessen, was er mit vielen seiner Aussagen und Handlungen sa-
gen wollte. Lassen wir doch einfach einmal den Namen „Jesus“ weg und ersetzen ihn 
durch den Begriff oder die Eigenschaft „Liebe.“ 

Das Ergebnis lautet:

- Ich, die Liebe, bin der Weg

- Ich, die Liebe, bin die Wahrheit

- ich, die Liebe, bin das ewige Leben

- niemand kommt zum Vater denn durch mich, die Liebe

In den dann folgenden beiden Sätzen „Wenn ihr mich erkannt habt, so werdet ihr 
auch meinen Vater erkennen“ und „Von nun an kennt ihr ihn und habt ihn gesehen“ 
wurde Jesus Christus deutlich, was sein Verhältnis zum Himmlischen Vater betrifft. 
Beide sind eins. Jesus Christus ist die allumfassende und unendliche Liebe im Vater. 

Die Annahme der Kirchen und Glaubensgemeinschaften, dass es einen dreieinigen 
Gott gibt, welchen sie Vater, Sohn und Heiliger Geist nennen, ist demnach so nicht 
korrekt. 

Wollen wir uns noch einmal aufmachen und uns die vielen Wohnungen und Bereiche 
anschauen? Wie wir erfahren haben, sind dort die Seelen je nach „Seelenzustand“ 
untergebracht. Wäre unser Himmlischer Vater ein Gott, wie er in den meisten Kirchen 
und Glaubensgemeinschaften dargestellt wird, so müssten diese vielen Seelen nun 
abwarten, bis das „Jüngste Gericht“ in Erscheinung tritt. Das wäre jedoch mit dem 
Wesen unseres Himmlischen Vaters nicht vereinbar. 

Es gibt Menschen, denen es möglich ist, mit Seelen aus der jenseitigen Welt zu spre-
chen. Wäre ich nicht selbst persönlich mehrmals dabei gewesen, ich hätte sehr wahr-
scheinlich meine Zweifel. Damit möchte ich euch, die ihr mich auf dieser Expedition 

33



in die Unendlichkeit begleitet, sagen, dass ich Verständnis für eure Zweifel habe. Al-
lerdings gebe ich zu bedenken, dass diese „Zwiegespräche“ keine Einzelfälle sind. 
Es gab sie schon über einen langen Zeitraum in der Vergangenheit, und es gibt sie in 
unserer Gegenwart viel häufiger, als wir uns das vorstellen können.

Den Bewohnern der Bereiche oder Wohnungen in der Welt des Geistes ergeht es 
ganz genauso wie uns hier auf der Materie. Sie haben die Möglichkeit, sich weiterzu-
entwickeln und ihre fehlende Erkenntnis, was die universelle Liebe betrifft, zu vervoll-
ständigen. Allerdings, besonders in den „unteren, dunkleren Etagen“, ist das gar 
nicht so einfach. Das mag daran liegen, dass dort, wo die Seelen untergebracht sind, 
ja auch ausschließlich alle mit derselben Seelenprägung, derselben Schwäche, woh-
nen; entsprechend dem geistigen Gesetz, dass Gleiches wiederum Gleiches anzieht.

Ein Beispiel dazu. Nehmen wir Menschen, die auf unserer materiellen Erde in den 
Elendsvierteln einer großen Stadt wohnen, welche wir auch unter dem Begriff 
„Slums“ kennen. Dort fehlt es den jenigen an allem. Elementare Dinge, wie eine re-
gelmäßige Ernährung, medizinische Versorgung, eine vernünftige Unterkunft, Schu-
le, Ausbildung usw. bleiben ihnen versagt. Ein Entkommen von dort ist ohne Hilfe 
von außen nahezu unmöglich. 

So ergeht es auch den Seelengeschwistern im Jenseits, die sich aufgrund ihres See-
lenzustands weit von der Liebe entfernt haben. Kälte, Dunkelheit und Orientie-
rungslosigkeit umfangen die Bewohner. Sofern von „außen“ keine Hilfe angeboten 
und gewährt wird, ist es unmöglich, da herauszufinden. Das Sprichwort „Wie der 
Baum fällt, so bleibt er liegen“, wird hier zur Wirklichkeit. Insbesondere sollte man 
sich darüber im Klaren sein, dass die angebotene Hilfe auch angenommen werden 
muss. Der Wille des Einzelnen ist maßgeblich.

Berichte aus der Welt des Geistes, die uns vorliegen, zeigen, dass dort alles vorhan-
den ist: von Dunkelheit, Kälte und Entbehrungen bis hin zu wunderschönen und lich-
ten Landschaften. Die Möglichkeit des seelischen Weiterkommens durch diverse Un-
terstützungen sind jederzeit gegeben. Darüber hinaus kann eine jede Seele, so sie 
möchte, frei entscheiden, ob sie wieder zurück zur Erde als Mensch gehen möchte 
(Reinkarnation). Das geschieht immer freiwillig und ist mit einem ganz individuellen, 
persönlichen Wunsch verbunden, etwas an sich, an seinem Wesen, dem Seelenzu-
stand verändern zu wollen. Das ist auch den Seelengeschwistern möglich, die in den 
besagten Dunkelreichen wohnen, wenngleich es dort auch erheblich schwieriger. Da-
mit sind jene gemeint, die eingeschlossen sind von ihrer eigenen Herzenskälte in Fol-
ge der bösen Taten. Es sind die, die Gott für ihren Zustand verantwortlich machen, 
die nicht bereit sind, das eigene Verschulden, die begangenen Fehler zu beschauen 
und zu erkennen; die gleichwohl nicht bereit sind, um Vergebung zu bitten. 

Nicht zu vergessen sind jene, die Furchtbares erleben mussten, und die deshalb un-
versöhnlich und voller Hass ihren vormaligen Peinigern gegenüberstehen; die also 
nicht vergeben wollen. Allen ist es möglich, wieder in unsere Welt zu inkarnieren. So 
können wir uns vorstellen, dass das Böse immer der Widerpart des Guten darstellt. 
Kriege und Folter, Mord und Raub werden so lange verübt, bis auch die letzten See-
lengeschwister erkennen, dass nur die gelebte Liebe aus und in Gott, unserem Vater, 
alles Böse und Dunkle auflöst.

34



Unzählige Helfer und Engelgeschwister sind bei jenen, ohne dass diese die Helfer 
und die Hilfe wahrnehmen. Jenen zu helfen ist immens schwer, aber auch sie wer-
den nach und nach in die Erkenntnis der Liebe hineingeführt. Insbesondere für diese 
Seelengeschwister sind intensive Gebete zu unserem Himmlischen Vater durch uns 
notwendig. Da er ein Vater der Liebe ist, hilft er immer. Die Betroffenen müssen die-
se Hilfe aber, wie schon erwähnt, dann auch annehmen. Das ist oft ein Problem. Wo 
keine Erkenntnis vorhanden ist, kann keine Veränderung stattfinden. Dieses Prinzip 
begleitet uns alle unser gesamtes Leben lang. 

Grundsätzlich sei zu dem Gebet Folgendes anzumerken: Mit dem Gebet, also der 
Bitte, die wir aus einem liebenden Herzen aussprechen, erreichen wir jederzeit das 
Vaterherz. Es drückt unsere Nähe zu Ihm aus und hat unmittelbare Wirkung, auch 
wenn wird das manches Mal nicht erkennen. Für den Nächsten zu beten, bedeutet 
viel Segen für beide Seiten.

Zu den vorliegenden Berichten aus der Welt des Geistes ist noch Folgendes zu er-
wähnen: Die Kontaktaufnahme mit Seelengeschwistern aus der jenseitigen Welt fin-
den nicht auf Zurufen statt - also auf der Forderung, dass sich jene melden sollen -, 
sondern durch Gebete für die Seelen, die sich dann vereinzelt aus freien Stücken 
melden und ihren Zustand und Leidensweg beschreiben. 

Durch die Lehre der katholischen Kirche vom Jüngsten Gericht und der ewigen Hölle, 
die diese als Glaubensgewissheit festschreibt, sind viele gläubige Christen in gewis-
ser Weise eingeschüchtert. Sie haben Angst vor dem, was da kommen könnte. Die 
anderen Kirchen und Glaubensgemeinschaften haben diese Lehre weitgehend so 
übernommen und ebenfalls als Glaubensgewissheit festgelegt. Durch diese Maßnah-
me wurde und wird noch immer überwiegend der Fokus auf das letzte Kapitel der 
Menschheitsgeschichte vor dem Zusammentreffen mit Gott gelegt. Je nachdem, wie 
das „Gerichtsurteil“ ausfällt, werden die Seelen in das Paradies, also zu Gott, kom-
men oder in die ewige Verbannung, in die Hölle, und dadurch ewig getrennt sein von 
Gott. 

Dabei ist das „Gericht“ doch ein Abgleich, mit der sich die Geistseele des verstorbe-
nen Menschen dem Tun und Handeln aus der nun vergangenen Lebenszeit konfron-
tiert sieht. Der Richter und Ankläger ist niemand anders als die Geistseele selbst. 
Diese persönliche Konfrontation kann wunderbar sein und viel Freude aufgrund der 
bisher gelebten Liebe auslösen. Oder sie kann erschreckend sein, weil sich schmerz-
liche Erkenntnis des Fehlverhaltens offenbart. In jedem Fall ist es so, dass alles be-
sehen werden muss. Eine Möglichkeit, etwas zu beschönigen oder schnell noch zu 
verändern, gibt es nicht. 

Darüber haben sich bislang wenige Theologen Gedanken gemacht. Nicht Gott, unser 
Himmlischer Vater, sondern der Mensch, respektive die Geistseele selbst, ist sein 
schärfster Richter. 

Alles, was in und aus Liebe getan wurde, wird in die „lichten Bereiche“, in die Nähe 
unseres Himmlischen Vaters führen. Alles aber, wo gegen die Liebe gehandelt wur-
de, wird in die weniger schönen und dunkleren Bereiche führen. Die Nähe unseres 
Himmlischen Vaters nehmen diejenigen nicht mehr war. Jede Geistseele hat es also 

35



selbst in der Hand. Im Alten Testament wurde eine präzise Aussage getroffen, die 
diesen Umstand klar definiert:

„Siehe, ich lege euch heute vor den Segen und den Fluch“

Dieser beschriebene Segen oder Fluch ist nichts anderes als unser ureigener Wille, 
der uns von unserem Himmlischen Vater von Anfang an, also bereits beim Beginn 
unseres Werdens, gegeben wurde. Dieser freie Wille bringt für alles, was wir tun oder 
lassen, eine Konsequenz mit sich. 

Das bedeutet: Wir alleine müssen die volle Verantwortung unserer Entscheidungen, 
also unseren Willen, übernehmen. Im „Guten“ wie im „Bösen“. Keinen anderen Men-
schen und keine andere Seele können wir für unsere Entscheidungen und unser 
Handeln verantwortlich machen. 

Jetzt, ihr lieben Expeditionsteilnehmer, beginnen wir, uns behutsam, aber doch im-
mer klarer in unsere Wirklichkeit im Verstehen unseres Lebens aus den diffusen Ne-
beln auch der kirchlichen Institutionen herauszulösen. Die Fragen: Wo komme ich 
her? Wer bin ich? Ist die Geburt zufällig? und Wo gehe ich hin? wiederholen sich. 
Gibt es überhaupt eine Vergangenheit, eine Zeit vor dem menschlichen Leben? Gibt 
es in der Gegenwart mehr als das, was wir vor Augen haben, also über das Sichtba-
re hinaus? Gibt es eine Zukunft, und wie soll die aussehen? Das sind noch immer 
Fragen, die uns und viele Menschen beschäftigen. 

Die Kirchen und Religionsgemeinschaften sehen vielfach den Lebenslauf des Men-
schen mehr oder weniger als Zufallsprodukt an, zumindest aber nicht als von der 
Geistseele (Menschen) selbst geplant.

Jeder Mensch, so die Kirchen, lebt unter Bedingungen, die er selbst nicht gesetzt 
hat. Dass er zu dieser Zeit, an diesem Ort geboren ist, dass er diese und keine ande-
re Eltern hat, dass er Mann oder Frau ist, dass er in Armut und Krankheit sein Leben 
zu fristen hat, dass er bestimmte Fähigkeiten hat und andere wiederum nicht - das 
sind Lebensbedingungen, die also rein zufällig entstanden sein sollen. 

Der Lebensplan eines jeden Einzelnen ist allerdings viel umfangreicher und tiefgrün-
diger, als das die Kirchen bislang vermittelt haben. Teilweise haben wir das auf unse-
rer Reise schon zu verstehen bekommen. Wir werden uns damit auf unserer nächs-
ten Reise beschäftigen. 

Wollen wir eine weitere Reise, diesmal in die Zeit nach Jesus Christus unternehmen? 
Dann bitte ich alle Expeditionsteilnehmer, in unser Raumschiff einzusteigen. An-
schnallen, und los geht’s. 

Vor uns steht Paulus, der gerade einen Brief an die Galater schreibt:

„Irret euch nicht! Gott lässt sich nicht spotten. Denn was der Mensch sät, das wird er 
ernten. Ein jeder aber prüfe sein eigenes Werk; und dann wird er seinen Ruhm bei 
sich selbst haben und nicht gegenüber einem andern. Denn ein jeder wird seine ei-
gene Last tragen“.

36



Welche Bedeutung hinter diesen Worten steht, sollten wir genau analysieren. Am 
besten, wir machen uns dafür auf den Nachhauseweg.

In den Kirchen wird ja, wie wir zwischenzeitlich wissen, die These vertreten und ge-
lehrt, dass in dem „einen“ irdischen Leben der Mensch das, was er sät und aussät, 
auch ernten wird. Mit seinem irdischen Tod würde diese Ernte, die guten Taten und 
die bösen Taten, sichtbar werden. Auch wird gelehrt, dass der Mensch mit einer Erb-
schuld, der Erbsünde, geboren wird; dass also jeder Mensch bereits in Sünde gebo-
ren wird. Diese Sündenlast, so die Kirchenlehre, entstand und entsteht immerwäh-
rend aus dem „Sündenfall“ durch Adam und Eva.

Wir sind uns mittlerweile darüber im Klaren, dass die irdische Geburt, also das 
Menschwerden, nicht der Beginn unserer Existenz ist. Wenn wir uns darüber einig 
sind, dass wir von unserem Himmlischen Vater, dem Schöpfer allen Seins, schon 
lange vor unserer Erde erschaffen wurden, dann werden die Zusammenhänge unse-
res Lebens deutlicher. 

Wer sagt uns denn, dass es nicht möglich sei, dass unsere Geistseele mehrmals als 
Mensch geboren wird, um zur Weiterbildung, oder besser gesagt, um wieder in die 
Vollkommenheit der Liebe zu kommen? Das sagen die Kirchen und Glaubensge-
meinschaften. Diese lehren, dass der Mensch für alles, was er in seinem „einmali-
gen“ irdischen Leben tut oder unterlässt, am Endes dieses Lebens geradestehen 
muss. Eine mögliche zurückliegende Schuld, die vor Zeiten des aktuellen Lebens 
verursacht und angesammelt wurde, wird von den meisten Glaubensgemeinschaften 
und Kirchen kategorisch abgelehnt. 

Allerdings sollen wir nach der Vorstellung der Kirchen und Glaubensgemeinschaften 
mit einer Schuld, die wir nicht begangen haben, nämlich der Erbsünde, bereits bei 
der Geburt behaftet sein. Unglaublich oder nicht?

Darüber hinaus wird vehement die Tatsache abgelehnt, dass es schon immer Men-
schen gab und gibt, die mit besonderen Fähigkeiten ausgestattet wurden und mit der 
Geisteswelt kommunizieren können und konnten. Die Kirchen lehnen solche Hell-
sichtigen vielfach vehement ab, während zwischenzeitlich nicht wenige Menschen an 
diese Tatsache glauben. Stellen wir uns einmal die Fragen: Weshalb wollen die Kir-
chen davon nichts wissen? Weshalb diese oftmals tiefe Ablehnung und Verfolgung? 

Und eine weitere wichtige Frage sollten wir uns stellen: Weshalb wurden in der Ver-
gangenheit, aber auch in unserer Gegenwart, von den Kirchen und vielen Glaubens-
gemeinschaften jene Menschen als Lügner und Häretiker abgeurteilt, die die göttliche 
Botschaften übermitteln wollten? Überall dort, wo die Einflussnahme der Kirche ge-
genüber den Gläubigen reduziert oder neutralisiert werden konnte, entstehen robuste 
Aktivitäten, um das zu verhindern. 

Stellen wir uns einmal vor, die Kirchen und Glaubensgemeinschaften würden offen 
zugeben, dass der Mensch respektive die Geistseele mehrmals re-inkarnieren könn-
te. Dass die vorhandene Seelenschuld, also die Übertretung des göttlichen Gebotes 
der Liebe, über einen sehr langen, rückwärtigen Zeitraum - anstatt über den kleinen 
Zeitraum des aktuellen menschlichen Lebens - abgetragen werden kann. 

37



Also dass die Individuelle Geistseele, der Mensch, selbst seine Fehler mit der Hilfe 
Gottes durch die tätige Liebe, durch Reue und Demut neutralisieren kann. 

Das würde bedeuten, dass das über die Jahrhunderte Verordnete und Gelehrte der 
Kirchen, die als heilsnotwendig gesetzten Sakramente wie z.B. die Sündenverge-
bung, Wassertaufe, Abendmahl, die Beichte usw. niemals erforderlich waren und 
nicht notwendig sind, um zurück zum Himmlischen Vater zu gelangen. Die „Mittler-
funktion“ der Kirchen wäre plötzlich nicht nur infrage gestellt, sondern überflüssig. 

Die Kirchen und Glaubensgemeinschaften hätten ein unmittelbares Glaubens- und 
Vertrauensproblem. Vieles würde zwangsläufig von den Gläubigen infrage gestellt 
werden. Die Kirchenaustritte würden sprunghaft ansteigen. Die Kirchen würden ihre 
Daseinsberechtigung verlieren. 

*

So, wie vor über 400 Jahren die Kirche behauptete, dass die Erde eine Scheibe sei 
und später diesen Irrtum eingestehen musste, wird auch der Tag kommen, an dem 
die Kirchen und Glaubensgemeinschaften das zuvor Geleugnete berichtigen und die 
Wahrheit eingestehen müssen. 

Doch zurück zu der Aussage von Paulus zum Thema “Aussaat und Ernte". Ich den-
ke, es lohnt sich, auch hier viel tiefer einzusteigen, und zwar in zweierlei Hinsicht, wie 
wir aus unserer Geschichte teilweise erfahren haben und noch erfahren werden.

Erinnern wir uns noch an Karl und Jürgen, die beide gestorben sind und in ganz ver-
schiedenen Bereichen in der jenseitigen Welt angekommen sind? Beide hatten eine 
unterschiedliche Lebensauffassung. Der Karl war beliebt und geschätzt. Dies, weil er 
ein positiv lebender Mensch war, der versucht hatte, als Lebensmotto die Liebe in 
den Vordergrund zu stellen. Bei Jürgen war das Gegenteil der Fall. 

Alles was der Mensch irgendwann „ausgesät“ hat, muss er auch wieder ernten. Das 
ist ein ehernes Gesetz. 

Und jetzt sollten wir ganz aufmerksam sein. 

Das hat zur Folge, dass jeder einzelne individuelle Mensch mit ALLEM, was er ge-
genwärtig tut oder in der Vergangenheit getan oder unterlassen hat - sei es aus Lie-
be oder dem Gegenteil -, den entsprechenden Samen aussät oder ausgesät hat und 
diesen früher oder später ernten muss. 

Das ist das Gesetzt von Ursache und Wirkung. 

Mit diesem Wissen sollte uns nun verständlich werden, weshalb Menschen mit sehr 
unterschiedlichen Voraussetzungen in unserer irdischen Welt leben. Denken wir an 
sehr arme Menschen, an sehr kranke Menschen, an Menschen, die in Kriegswirren 
ihr Dasein fristen und noch an viel Schlimmeres. Nicht zu vergessen sind Menschen, 
die sorglos mit Reichtümer gesegnet sind. Schnell denkt man, die haben es doch gut. 
Aber ist das so? 

38



Dazu findet sich eine von Jesus Christus getroffene Aussage in der Bibel: „Es ist 
leichter, dass ein Kamel durch ein Nadelöhr gehe, als dass ein Reicher ins Reich 
Gottes komme." 

In der Stadt Jerusalem gab es sehr kleines Tor in der Stadtmauer, welches abends, 
wenn die Stadttore geschlossen wurden, noch geöffnet blieb. Durch dieses Tor konn-
ten Kamele nur hindurchkriechen, was sehr beschwerlich war, wie wir uns vorstellen 
können.

Ein Reicher hat demnach unter großen Anfechtungen zu leben: Wie er mit seinem 
Reichtum umgeht? Wie er dazu gekommen ist? Ob in seinem Handeln die Liebe ge-
lebt wird oder nicht. 

Kommen wir nun zur Aussaat unseres Himmlischen Vaters.

Dazu ist der richtige Zeitpunkt gekommen, um noch einmal dem Geschehen und Wir-
ken Jesus Christus ganz nahezukommen. Lasst uns in jene Zeit reisen. 

Für die Jünger Jesu sind wir nicht sichtbar. Aber wir hören und erleben nun eine 
Rede  von Jesus Christus vor einer großen Menschenansammlung.

Als nun eine große Menge beieinander war und sie aus jeder Stadt zu ihm eilten, 
sprach er durch ein Gleichnis: „Es ging ein Sämann aus zu säen seinen Samen. Und 
indem er säte, fiel einiges an den Weg und wurde zertreten, und die Vögel unter dem 
Himmel fraßen‘s auf. Und anderes fiel auf den Fels; und als es aufging, verdorrte es, 
weil es keine Feuchtigkeit hatte. Und anderes fiel mitten unter die Dornen; und die 
Dornen gingen mit auf und erstickten‘s. Und anderes fiel auf das gute Land; und es 
ging auf und trug hundertfach Frucht. Da er das sagte, rief er: Wer Ohren hat zu hö-
ren, der höre!

Es fragten ihn aber seine Jünger, was dies Gleichnis bedeute. Er aber sprach: Euch 
ist‘s gegeben, zu wissen die Geheimnisse des Reiches Gottes, den andern aber ist‘s 
gegeben in Gleichnissen, dass sie es sehen und doch nicht sehen und hören und 
nicht verstehen.

Das ist aber das Gleichnis: Der Same ist das Wort Gottes. Die aber an dem Weg, 
das sind die, die es hören; danach kommt der Teufel und nimmt das Wort von ihrem 
Herzen, damit sie nicht glauben und selig werden. Die aber auf dem Fels sind die: 
Wenn sie es hören, nehmen sie das Wort mit Freuden an. Sie haben aber keine Wur-
zel; eine Zeit lang glauben sie, und zu der Zeit der Anfechtung fallen sie ab. Was 
aber unter die Dornen fiel, sind die, die es hören und gehen hin und ersticken unter 
den Sorgen, dem Reichtum und den Freuden des Lebens und bringen keine Frucht 
zur Reife. Das aber auf dem guten Land sind die, die das Wort hören und behalten in 
einem feinen, guten Herzen und bringen Frucht in Geduld.

Lasst uns wieder in unsere heutige Zeit begeben und das soeben Gehörte gemein-
sam betrachten. Das Wort Gottes wollen wir als die „allumfassende Liebe“ des 
Himmlischen Vaters betrachten. Dabei dürfen wir nicht außer Acht lassen, dass die 
vollkommene Liebe als die höchste Energieform bezeichnet werden kann.

39



Gott ist die Liebe, welche zu den Menschen durch Jesus von Nazareth kam, um ih-
nen den Weg zu IHM zurück zu zeigen.

Mit diesem Gleichnis war den Menschen zur damaligen Zeit aufgezeigt worden, wie 
um die Liebe gekämpft werden muss und welche Gefahren zu bestehen sind; aber 
auch, wie daraus Frucht, also weitere Liebe entsteht.

Lesen wir den Text noch einmal. Allerdings ersetzen wir „Gottes Wort“ durch „Gottes 
Liebe“. 

Der Same ist die Liebe Gottes. Die aber an dem Weg, das sind die, die von der Liebe 
hören; danach kommt der Teufel und nimmt die Liebe von ihrem Herzen, damit sie 
nicht lieben und selig werden. Die aber auf dem Fels sind die: Wenn sie von der Lie-
be hören, nehmen sie diese mit Freuden an. Sie haben aber keine Wurzel; eine Zeit 
lang lieben sie, und zu der Zeit der Anfechtung fallen sie ab. Was aber unter die Dor-
nen fiel, sind die, die von der Liebe hören und hingehen und ersticken unter den Sor-
gen, dem Reichtum und den Freuden des Lebens und bringen keine Frucht (Liebe) 
zur Reife. Das aber auf dem guten Land sind die, die von der Liebe hören und die 
Liebe behalten in einem feinen, guten Herzen und bringen Frucht (Liebe) in Geduld.

Jetzt haben wir so viele Dinge erfahren und müssen feststellen, dass unsere Expe-
dition in die Unendlichkeit doch mehr Kraft und Ausdauer erfordert, als wir vermutet 
haben. Lasst uns eine Pause einlegen und das Gehörte verarbeiten; nicht zu verges-
sen die Notizen. Sicher ist euer Notizheft schon ganz ordentlich beschrieben.

So, machen wir weiter, damit unsere Expedition nicht zu lange dauert. Wir wollen uns 
mit dem Thema Inkarnation bzw. Reinkarnation noch mal intensiver beschäftigen. 
Wie wir zwischenzeitlich wissen, ist das ein wichtiger Schlüssel zu unseren Fragen. 

Als Inkarnation (lat. incarnatio „Fleischwerdung“) wird die Menschwerdung einer prä-
existenten Seele bezeichnet. Die Präexistenzlehre besagt, dass die Seele eines 
Menschen schon vor der Entstehung seines Körpers existierte. 

Präexistenzlehren gibt es in verschiedenen alten philosophischen und religiösen 
Denkschulen. Grundsätzlich liegt diesen die Vorstellung einer Seele zugrunde, die 
nicht sterblich und nicht fest an den Leib gebunden ist (Körperseele). Diese inkarniert 
nur vorübergehend in einen sterblichen, also materiellen Leib. Eine solche Freiseele 
benötigt den Körper nicht zwingend. Sie kann bereits zuvor existiert haben und auch 
nach dem Tod des Körpers weiter existieren. Teilweise wird gelehrt, dass die Seele 
in dieselbe jenseitige Existenz zurückkehrt, in der sie bereits vor der Geburt (bzw. 
Zeugung) gewesen ist. Teilweise wird gelehrt, dass die Seele mehrmals Inkar-
nationen durchläuft oder durchlaufen kann (Reinkarnation). 

Die angenommene körperungebundene Existenz der Seele vor der Inkarnation wird 
auch Vorleben genannt. Allerdings kann sich das Wort „Vorleben“ je nach Kontext 
auch auf eine frühere Inkarnation beziehen, aber auch auf einen früheren Zeitab-
schnitt eines Menschenlebens. Daher ist „Präexistenz“ als Begriff treffender. 

40



Im frühen Christentum war die Präexistenzlehre zunächst eine von mehreren Lehren 
über die Herkunft der Seele. Sie wurde schließlich von der katholischen Kirche im 6. 
Jahrhundert als Häresie - also als eine Aussage oder Lehre, die im Widerspruch zu 
kirchlich-religiösen Glaubensgrundsätzen steht - verurteilt. Die Folgen für diejenigen, 
die der Häresie beschuldigt und angeklagt wurden, waren furchtbar. Im Kampf gegen 
die Häresie war physische Gewalt an der Tagesordnung. Im Jahre 385 wurden be-
reits der spanische Theologe Priscillian mit sechs Gefährten wegen Häresie ange-
klagt und in Trier hingerichtet. Bei der Häresie von Orléans im Jahr 1022 n. Chr. wur-
den etwa 12 hohe Gelehrte als Häretiker verbrannt. Es handelte sich um die erste 
bekannte Verbrennung des christlichen Mittelalters. Sowohl von der Härte der Strafe 
als auch vom Bildungsgrad der Angeklagten her ist die Affäre von Orléans als „Ge-
lehrten-Häresie“ in die Geschichtsbücher eingegangen.

In den Auseinandersetzungen mit häretischen Glaubensbewegungen wie den Katha-
rern (Albigensern), den Amalrikanern oder den Waldensern wurde in der ersten Hälf-
te des 13. Jahrhunderts die Inquisition eingesetzt. Dabei kam es zeitweise zu einer 
engen Zusammenarbeit zwischen kirchlichen und weltlichen Institutionen. Die Kirche 
sah die Anwendung der Inquisition gegen Häretiker mit Verweis auf Bibeltexte als le-
gitimiert an.

Die abendländische Wurzel der Präexistenzlehre liegt bereits in der antiken griechi-
schen Philosophie. Pythagoras (570-510 v.Chr.) postulierte, der Mensch bestehe aus 
Körper und Seele, und nahm an, dass die Seele in ihrem Sein grundsätzlich vom 
Körper unabhängig sei. Sie sei dem Körper eingepflanzt und habe schon vor dem 
Körper existiert, aber ohne einen Körper nur ein trübes Traumleben geführt. Nach 
dem Tode könne sie weiter existieren und nach einem Reinigungsprozess auch in 
neue Körper wandern. 

Empedokles (495-435 v. Chr.) lehrte, dass die unsterbliche Seele schon vor der Ge-
burt existiert (Präexistenz) und göttlichen Ursprungs ist. Infolge moralisch schlechter 
Taten müsse sie sich in zahlreichen Verkörperungen reinigen, um ihren göttlichen 
Status wieder zu erlangen.

Im Platonismus ist allein die Seele das wahrnehmende und handelnde Subjekt und 
der Träger aller Lebensfunktionen, der Körper sei nichts als ein Instrument, das der 
Seele zeitweise zur Verfügung steht. Die Seele sei unsterblich und existiert sowohl 
vor der Entstehung des Körpers als auch nach dessen Tod. Gott habe alle menschli-
chen Seelen zugleich erschaffen. Jede dieser Seelen sei die Verwirklichung einer 
göttlichen Idee und befand sich ursprünglich in einem idealen Zustand. Ihre vorge-
burtliche Existenz bestand demnach nur aus Denken. Indem sich eine Seele verkör-
pere, komme zum denkenden auch ein fühlendes und ein wollendes Prinzip hinzu, 
so dass die Seele des Menschen quasi aus drei Teilen bestehe. Nur der denkende 
Teil jedoch sei unsterblich, während die beiden anderen Teile der Seele mitsamt dem 
Körper vergänglich seien. Die inkarnierte Seele besitze eine Möglichkeit der Erinne-
rung an ihre vorgeburtliche Existenz: Wenn ein Mensch etwas lerne, erinnere sich in 
Wahrheit seine Seele an Wissen aus der Ideenwelt (Anamnesis).

Die Präexistenzlehre im frühen Christentum geht auf den Kirchenschriftsteller Orige-
nes (185 – 254 n. Chr.) zurück. Dieser war im wesentlichen Platoniker unter dem Ein-

41



fluss des Mittelplatonismus mit entsprechend stark idealistischen Anschauungen, die 
er auf ihre Übereinstimmung mit christlichen Lehren überprüfte. Er übertrug dabei 
viele Konzepte aus der griechischen Gedankenwelt in das Christentum, darunter die 
Dreiteilung des Menschen in Körper (soma), Seele (psyche) und Geist (nous). 

Origenes lehrte, Gott habe alle Seelen bereits zu Beginn der Schöpfung geschaffen 
und damit seien Seele und Geist beim Menschen präexistent. Die präexistenten See-
len inkarnierten als Menschen, nachdem sie von Gott abgefallen waren. 

Mit seiner Präexistenzlehre stand Origenes im Gegensatz zum Generatianismus (von 
lateinisch generatio, „Zeugung“), der von dem Theologen Tertullian (160-240 n.Chr.) 
vertreten wurde und eine Vermittlung der Seele von den Eltern über die Zeugung 
lehrt. Später postulierte der Kirchenvater Laktanz (um 250 – 320 n. Chr.) eine dritte 
Lehre über die Herkunft der Seele, nach welcher die Seele im Moment der Zeugung 
von Gott geschaffen wird: den Kreatianismus (von lateinisch creatio, „das Erschaf-
fen“).

Der Kreatianismus hatte aus Sicht mancher Kirchenväter den Nachteil, dass er nicht 
wie der Generatianismus die (damals noch nicht so bezeichnete) Erbsünde erklären 
konnte, konkret die Übertragung der Sündhaftigkeit von Adam auf seine Nach-
kommen. Eine neu geschaffene Seele könnte demnach nicht von der Erbsünde be-
troffen sein. Aus diesem Grund konnte sich Augustinus von Hippo nicht zwischen 
dem Generatianismus und Kreatianismus entscheiden. Später wurde jedoch der 
Kreatianismus von der katholischen Kirche zur verbindlichen Lehrmeinung erklärt; die 
gegenteiligen Ansichten wurden verurteilt. Basierend auf Psalm 2,7 aus dem Alten 
Testament der Bibel wird argumentiert, dass im Moment der Zeugung die neue Per-
sönlichkeit entsteht. 

Bitte entschuldigt die anstrengende und umfangreiche Skizzierung der damaligen 
Lehren. Aber das ist notwendig, um den Kern dessen zu verstehen, wie die Kirche zu 
ihrer Festlegung, zu ihrem Dogma der Erschaffung der menschlichen Seele kam. Im 
Grunde wäre dieser Exkurs nicht notwendig gewesen, da wir schließlich schon bei 
unserer Reise in die Vergangenheit, dem Besuch bei Jesus Christus und Nikodemus, 
Klarheit über die Reinkarnation erhalten haben. Aber manchmal sind wir doch recht 
froh, wenn nachvollziehbares Wissen den Glauben betreffend bestärken kann. So 
sind wir Menschen eben, nicht wahr? 

Eines wollen wir aber nochmals ganz deutlich herausarbeiten: Die von den Kirchen 
festgelegte Erbsünde, die als Ursprung der Verfehlung von Adam und Eva herrühren 
soll, hatte Auswirkung auf die weitere Festlegung des Kreatianismus.

Eine Verfehlungen von einem Menschen kann niemals, in welcher Form auch immer, 
auf einen anderen Menschen übertragen werden. 

Wenn ihr, liebe Expeditionsteilnehmer, euer „Tagebuch“ anschaut, dann finden sich 
dort sicher noch der Hinweis und die Frage nach unserem persönlichen Lebensplan: 
Ob das, was wir erleben, alles zufällig ist, oder ob es da einen konkreten Plan gibt, 
von dem wir (noch) keine Kenntnis haben. Wir bewegen uns bei unserer Expedition 

42



immer näher an die Antworten heran. Aber wie wir schon zu Beginn unserer Reise 
besprochen haben, benötigen wir Geduld und Ausdauer. 

Um unserem Expeditionsziel näherzukommen, ist es erforderlich, dass wir nun ge-
meinsam klären, wer Jesus Christus damals war und auch heute noch ist. Deshalb 
geht es zum wiederholten Male in die Vergangenheit. Wir versuchen, seine Existenz 
und sein Wirken zu erkunden.

In der Schrift, die als Altes Testament der Bibel klassifiziert wurde, hatten Propheten 
die Geburt Jesus Christus längst vorausgesagt. Er wurde als künftiger Heilsbringer 
und Erlöser vorab beschrieben. Schon bei der Geburt Jesus Christus ging das Ge-
rücht um, dass hier ein König, also ein Herrscher in die Welt gekommen ist, der das 
jüdische Volk von der Besatzung der Römer befreien werde. Dass dies nicht der Fall 
war, und der Person Jesus Christus eine ganz andere Aufgabe zufiel, war vielen aus 
dem Volk Judäa nicht klar geworden. 

Wenn wir von Jesus Christus sprechen, denken die meisten, das ist der Sohn Gottes. 
Er selbst hatte für seine Person eine klare Aussage getroffen. Aber hören wir einfach 
zu, was er dazu zu sagen hat.

 „Alles ist mir übergeben von meinem Vater. Und niemand weiß, wer der Sohn ist, als 
nur der Vater; noch wer der Vater ist, als nur der Sohn und wem es der Sohn offen-
baren will. Wer mich gesehen hat, hat den Vater gesehen. Glaubst du nicht, dass ich 
im Vater bin und dass der Vater in mir ist? Die Worte, die ich zu euch sage, habe ich 
nicht aus mir selbst. Der Vater, der in mir bleibt, vollbringt seine Werke. Glaubt mir 
doch, dass ich im Vater bin, und dass der Vater in mir ist; wenn nicht, dann glaubt 
aufgrund eben dieser Werke!

In diesen Aussagen ist das Verhältnis Gottes zu Jesus Christus eindeutig geklärt. 
Beide sind eins. Unser Himmlischer Vater ist in den Menschen Jesus von Nazareth 
inkarniert. Das ist für viele Menschen und die meisten Kirchen und Glaubensge-
meinschaften undenkbar. Was eigentlich verwunderlich ist. Alle sprechen von dem 
allmächtigen und allweisen Gott, dem absolut nichts unmöglich ist. Trotzdem wird er 
in der Wahrnehmung vieler auf das reduziert, was wir als Menschen meinen, erklären 
zu können. 

Wir setzen unsere Reise nach Nicäa in das Jahr 325 n. Chr. fort. In diesem Jahr wur-
de dort das erste Konzil abgehalten. Einberufen wurde es von Konstantin I. 

Nicäa war eine Stadt in der heutigen Türkei und heißt heute İznik. Einer der Gründe, 
das Konzil einzuberufen, war wohl der Wunsch Konstantins nach der von ihm im 
Herbst 324 n. Chr. erlangten Alleinherrschaft. Er wollte die neu gewonnene Reichs-
einheit auch durch ein kirchliches Konzil für das gesamte Römische Reich mit sei-
nem Namen und seiner Herrschaft verbinden. Weit über 200 Bischöfe und andere 
Kleriker kamen nach Nicäa, fast alle aus dem Osten des Reiches. Einer der wichtigs-
ten Beschlüsse war ein Glaubensbekenntnis, über welches viele Jahre gestritten 
wurde: nämlich in welchem Verhältnis Jesus zu Gott und dem Heilige Geist stand. 
Dieses Glaubensbekenntnis lautete wie folgt:

43



Ich glaube an den einen Gott,

den Vater, den Allmächtigen,

den Schöpfer alles Sichtbaren und Unsichtbaren.

Und an den einen Herrn Jesus Christus, den Sohn Gottes,

der als Einziggeborener aus dem Vater gezeugt ist, das heißt:

aus dem Wesen des Vaters,

Gott aus Gott, Licht aus Licht,

wahrer Gott aus wahrem Gott,

gezeugt, nicht geschaffen,

eines Wesens mit dem Vater, 

durch den alles geworden ist, was im Himmel und was auf Erden ist;

der für uns Menschen und wegen unseres Heils herabgestiegen

und Fleisch geworden ist,

Mensch geworden ist,

gelitten hat und am dritten Tage auferstanden ist,

aufgestiegen ist zum Himmel,

kommen wird, um die Lebenden und die Toten zu richten;

Und an den Heiligen Geist.

Diejenigen aber, die da sagen „es gab eine Zeit, da er nicht war“

und „er war nicht, bevor er gezeugt wurde“,

und er sei aus dem Nichtseienden geworden,

oder die sagen,

der Sohn Gottes stamme aus einer anderen Hypostase oder Wesenheit,

oder er sei geschaffen oder wandelbar oder veränderbar,

den verdammt die katholische Kirche. 

44



Später ist dieses Bekenntnis ein wenig verändert und als apostolisches Glaubensbe-
kenntnis bezeichnet worden. Die katholische und protestantische Kirche aber auch 
viele andere Glaubesgemeinschaften halten bis heute daran fest. Die Dreieinigkeits-
lehre wird als Mysterium, ein geheimnisvolles, mit dem Verstand nicht ergründbares 
Geschehen, also ein unergründliches Geheimnis besonders religiöser Art, betrachtet. 
Es durfte und darf nicht infrage gestellt werden.

Schauen wir doch mal auf uns selbst. Der materielle Körper (Leib), die imaterielle 
Seele und der immaterielle Geist sind eine Gesamtkomposition. Können wir dem alle 
zustimmen? Können wir deshalb sagen, dass drei verschiedene Personen in jedem 
Menschen wohnen? Diese drei Wesensteile bilden ein einziges Wesen, auch wenn 
jedes dieser Teile sich auf verschiedene Weise äußert. 

Jesus Christus selbst hat bereits die Antwort auf diese Frage gegeben. Trotzdem 
wollen wir uns mit der These der Kirchen auseinander setzen und Argumente gegen 
diese erarbeiten. 

Wir dürfen den Schöpfer allen Seins, unseren Himmlischen Vater, nicht als Person in 
einer Gestalt betrachten. Er hat keine Gestalt, hat keine Begrenzung, hat weder An-
fang noch Ende. Wir sollten uns auch keine Bild von Gott machen. Denn das würde 
uns auf einen völlig falschen Weg führen. Leider wurde dies jedoch in der Vergan-
genheit und bis heute in unserer Gegenwart dennoch getan. 

Viele stellen sich Gott, den Vater, in der Gestalt eines Greises vor. Wo Er doch 
außerhalb der Zeit existiert. Sein Geist hat kein Alter. 

Wenn an Jesus Christus gedacht wird, sehen wir das Bild des Gekreuzigten in sei-
nem Leiden. Ein unter unsäglichen Schmerzen sterbender Mensch. Überall in den 
Kirchen, aber auch an öffentlichen Plätzen, ist der „Gekreuzigte“ ausgestellt. Kein 
Mensch würde Bilder oder Skulpturen von einem Bruder oder Vater im Angesicht des 
Todes verbreiten und ausstellen. Die Kirchen predigen und lehren vom Opfertod Je-
su und dessen Auferstehung. Diese Lehre allein lenkt von seiner Wirklichkeit und der 
tatsächlichen Botschaft ab. Wie äußert sich denn der EINE, also das Wesen Gottes?

-------------------------------------------------------- 

Das Wesen, Gott als Schöpfergeist

Gott ist die Essenz alles Geschaffenen. Er ist der universelle Schöpfer von allem 
Sichtbaren und Unsichtbaren. Alles lebt durch seine unendliche Macht. Er ist in je-
dem Körper, in jeder Form. Er ist ein Teil in einem jeden von uns. Unsere Aufgabe ist 
es, dass wir uns für seine Gegenwart empfindsam werden lassen, damit wir ihn füh-
len und entdecken können. Der Geist Gottes ist unsichtbar, wie auch unser Geist. Er 
offenbart sich in unendlich vielen Formen. Sein Wort übermittelt er in der uns ver-
ständlichen Weise, und es ist körperlich hörbar, sofern wir in uns hineinhören. Wäre 
er nicht in uns, in den Menschen, in all seinen Geschöpfen, also auch in den Tieren, 
den Pflanzen, also in der Materie, dann wäre alles augenblicklich nicht existent. Das-
selbe gilt für den feinstofflichen, den geistigen Bereich.

45



Das Wesen, Christus – die Liebe und das Wort Gottes

Jesus Christus ist das Wort Gottes, er ist der einzige Weg, der zum Vater führt. Denn 
er ist die höchste Manifestation der göttlichen Liebe, das Licht, das die Finsternis 
durchbricht. Er ist es, der die Liebe Gottes unter den Menschen kundgetan hat. Es 
wäre falsch anzunehmen, dass Christus in unsere Welt hineingeboren wurde. Jesus, 
der Mensch, war es der geboren wurde, der Körper also, in dem Christus wohnte. 
Christus ist der inkarnierte Himmlische Vater, wie wir schon erfahren haben. Als Je-
sus Christus sprach, "Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben, keiner kommt 
zum Vater denn durch mich", hat er einen ganz einfachen Weg beschrieben. Diese 
Aussage wurde leider bis zum heutigen Tag auf die Person Jesus bezogen. Wenige 
haben es verstanden, dass nicht der Namen Jesus damit gemeint war, sondern die 
inkarnierte Liebe des Vaters. Alles wäre klar und verständlich. Die Liebe ist der Weg, 
die Liebe ist die Wahrheit, die Liebe ist das ewige Leben. Niemand kommt zum Vater 
als durch die verinnerlichte und gelebte Liebe. Das ist der Weg zur Gemeinschaft mit 
unserem Himmlischen Vater. Diesen Weg hat er uns gezeigt und uns den nachfol-
genden Schlüssel zu treuen Händen gegeben: 

„Du sollst Gott, deinen Vater, lieben von ganzem Herzen, von ganzem Gemüte und 
von ganzem Herzen. Und liebe deinen Nächsten wie dich selbst.“

--------------------------------------------------------

Das Wesen, Heiliger Geist

Was wir den Heiligen Geist nennen, ist die Weisheit, die uns Gott in unserer Zeit (und 
in allen Zeiten) sendet. Damit wird unser Geist befähigt, seine Offenbarungen besser 
zu verstehen. Das Licht des Heiligen Geistes erleuchtet alle Menschen und zeigt ih-
nen den Weg des wahren Lebens, auf dem es nur einen Führer gibt: Das Gewissen. 

Damit wir das besser verstehen können, nehmen wir zum Beispiel einen Radioemp-
fänger. Der Sender sendet ohne Unterlass, Tag und Nacht, in einem jeden Augen-
blick. Der Empfänger könnte unentwegt die Sendung empfangen. Allerdings müsste 
dann die Sendefrequenz richtig eingestellt und das Radiogerät eingeschaltet sein.

Im Zusammenhang mit Gott, unserem Himmlischen Vater, bedeutet das, der Emp-
fang seiner Sendung, also seines Geistes, ist davon abhängig, ob wir das wirklich 
wollen. Haben wir unser Empfangsgerät, unseren Geist, auf Empfang gestellt, und 
sind wir mit IHM verbunden? Dann können wir IHN erleben, spüren und hören. 

In den Kirchen wird der Begriff "das Wort Gottes“ wörtlich genommen. Den Gläubi-
gen wird von einem Pfarrer das „Wort Gottes“ gepredigt. Es wird viel von Glauben, 
Hoffen und Gnade gesprochen, aber recht wenig über die eigentliche und wahre Bot-
schaft: die Liebe! Das „Bewusstmachen“ der Botschaft Gottes und eine Anleitung zur 
Umsetzung findet nicht statt. Überall, in allen Kirchen und Glaubensgemeinschaften, 
wird in den „Gottesdiensten“ das „Vaterunser“ gebetet. Dass dieses Gebet eine wah-
re Kraftquelle sein kann, ist unbestritten. Leider wird dieses besondere Gebet oft aus-
wendig, ohne das Herz zu beteiligen, heruntergeleiert. Sofern bei den gesprochenen 
Worten des „Vaterunsers“ das Herz mitschwingt, werden unmittelbar besondere Kräf-

46



te, wie Friede und innere Ruhe, ausgelöst. Nun wird seit Hunderten von Jahren dar-
aus folgendes gebetet „…und führe uns nicht in Versuchung…“ Damit wird unserem 
Himmlischen Vater unterstellt, dass ER uns in Versuchung, also weg von dem Lie-
besgebot, führen könnte. Eine Änderung dieses Textes ist nicht vorgesehen. Die an-
deren Glaubensgemeinschaften folgen dieser Einschätzung. In einer Internet Aus-
gabe von @evangelisch.de vom 8.12.2017 finden sich folgende Aussagen:

Vor einer „Verfälschung der Worte Jesu“ warnte der Regensburger Bischof und frü-
here Dogmatikprofessor Rudolf Voderholzer bereits vergangene Woche. Er halte 
nichts von der „Korrektur“ seiner französischen Kollegen, sagte er in einer Mitteilung 
des Bistums Regensburg vom 29. November. Dabei verwies er auch auf eine Pre-
digt, die er bereits im Februar 2015 zu diesem Thema gehalten hatte.

Im Predigttext skizziert er, was geschehen würde, wenn Menschen anfangen wür-
den, Jesus zu verbessern: „Dann bekommen wir bald eine ganz neue Bibel nach un-
seren menschlichen Vorstellungen. Die Bibel würde aufhören, Zeugnis von Gottes 
Offenbarung zu sein.“ Trotzdem müsse man die Worte so erklären, dass „das Got-
tesbild nicht verdunkelt wird“.

Die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) hält an der gängigen Übersetzung 
des Vaterunsers fest. Sie verteidigte den Gebetstext in der Form, wie er auch in der 
Luther-Bibel 2017 enthalten ist. „Dabei bleiben wir auch“, teilte die EKD am Freitag 
auf ihrer Facebook-Seite mit.

Besonders delikat ist jedoch, dass der ursprüngliche aramäische Text , „…und führe 
uns in der Versuchung…“ falsch übersetzt wurde. Dies soll uns an den Hinweis zur 
Authentizität der Bibel erinnern und Mahnung sein. Dass die Kirchen diesen Umstand 
nicht würdigen und den Text nicht ändern, lässt tief blicken. 

Nun ist es an der Zeit, dass wir uns erneut aufmachen, um in der Lehrzeit Jesus 
Christus weitere Begebenheiten als stille Beobachter zu erleben. Sind alle bereit? 
Dann befinden wir schon im ersten Jahrhundert in der Zeit, als Jesus Christus lehrte. 

Jesus zog umher in ganz Galiläa, lehrte in ihren Synagogen und predigte das Evan-
gelium (Begriff für die ‚frohe Botschaft‘ des christlichen Glaubens) von dem Reich 
Gottes und heilte viele Krankheiten und viele Gebrechen im Volk. 

Er sprach: "Denn wahrlich ich sage euch, bis Himmel und Erde vergehen, wird nicht 
vergehen der kleinste Buchstabe noch ein Tüpfelchen vom Gesetz, bis alles ge-
schieht“. Dabei ermahnte er, nicht so zu handeln wie die Pharisäer und Schriftgelehr-
ten. 

Wir betrachten nun dieses Szenario und wissen bereits, dass das Gesetz lautet: Lie-
be und ehre Gott, deinen Vater, von ganzem Herzen, von ganzem Gemüte und von 
ganzer Seele. Und liebe deinen Nächsten wie dich selbst. Das bedeutet folglich dann 
auch: Liebt eure Feinde, und bittet für die, die euch verfolgen. Damit ihr (würdige) 
Kinder eures Vaters im Himmel seid. 

47



Würdig, weil der Vater die Liebe ist und seine Kinder ursprünglich auch so, als lie-
bende Geschöpfe, geschaffen hatte. Die Aussage, nicht so zu handeln wie die 
Schriftgelehrten und Pharisäer, hatte den Hintergrund, dass diese zum einen nicht in 
der Liebe waren und entsprechend handelten, und dass sie sich zum anderen über 
das Volk stellten. Wenn Jesus Christus (der Himmlische Vater) vom Gesetz sprach, 
wurde damit die Gesetzmäßigkeit der Erfüllung des Erlösungs – und Heimholungs-
plans angesprochen. Dieser mündet letztendlich für jeden Einzelnen (früher oder 
später) durch die persönliche Erkenntnis und den freien Willen in der ursprünglichen 
Heimat. Unter dem göttlichen Gesetz verstehen wir die unendliche Liebe, Ursache 
und Wirkung – auch Aussaat und Ernte genannt. 

Wenn wir nun über die vergangenen Jahrhunderte bis zum heutigen Tag in alle Zei-
ten eintauchen, stellen wir fest, dass in der Theologie „das Gesetz“ falsch interpretiert 
wurde und bis heute weitgehend falsch interpretiert und gelehrt wird. Als Gesetz wird 
im Christentum die Gesamtheit der Gebote Gottes verstanden, welche Bestandteil 
des Bundes zwischen Gott und seinem Volk im „Alten Testament“ gewesen war. Ein 
Gebot ist jedoch ein Hinweis, eine Empfehlung, etwas zu tun oder zu lassen. Sofern 
das Gebot nicht beachtet wird, werden im Gegensatz zu einem Gesetz keine Repres-
salien und Strafen folgen. Wir erkennen, dass bereits hier, bei dieser Definition, die 
Kirchen und Glaubensgemeinschaften das Gebot in ein Gesetz umgewandelt haben. 
Damit wurde und wird ein Machtmittel geschaffen, durch das dem Übertreter des 
„Gesetzes“ Strafen auferlegt werden können. 

Der Ausschluss aus der Kirche und Glaubensgemeinschaft bis zur ewigen Hölle, also 
auf ewig getrennt zu werden von Gott, wird in Aussicht gestellt.

Über die Gebote (welche als Gesetze verankert sind) hinaus wurden viele weitere 
„Zusatzgesetze“ - je nach Glaubensgemeinschaft – in Form von unterschiedlichen 
Sakramenten, Dogmen und unbedingt notwendigen Kirchenbesuchen kreiert und ein-
gefordert. Ohne die Erfüllung dieser Vorgaben ist der Weg zum Himmlischen Vater 
nicht gangbar. So steht es im Kathechismus der jeweiligen Kirchen. 

Die Liebe ist die höchste Energieform, die wir, wenn wir ehrlich sind, kennen. Gott, 
unser Himmlischer Vater, ist die Liebe. Wir stellen fest, dass jene Kirchen und Glau-
bensgemeinschaften, die in ihren Lehren und ihrem Verhalten der Liebe nicht den 
ersten Rang einräumen, keine Botschafter unseres Himmlischen Vaters sein können. 

Lasst uns mal schnell in unsere Gegenwart zurückreisen und hier ein kleines, einfa-
ches Experiment durchführen. Wir wollen für das Abendessen Wurst einkaufen und 
begeben uns im Lebensmittelmarkt an die Wursttheke. Dort bestellen wir voller Wert-
schätzung der Wurstverkäuferin, freundlich und mit einem Lächeln auf den Lippen, 
das Benötigte. Danach bedanken wir uns bei der Verkäuferin für ihre wichtige Arbeit 
und loben sie für ihr freundliches Wesen. Was macht das mit der Verkäuferin, und 
was macht das mit uns? Da braucht es nicht viel Phantasie, um festzustellen: Beide 
spüren eine wunderbare Kraft, einen Frieden, der dazu führt, dass das Erlebte eine 
unaussprechliche, schöne Wirkung verursacht, die nicht nur im Gedächtnis bleibt, 
sondern sich weiter entfalten möchte. Ich denke, wir können davon ausgehen, dass 
die Wurstverkäuferin nach Feierabend von diesem außergewöhnlichen Ereignis ihren 

48



Lieben zu Hause erzählen wird. Dabei ist es doch kein außergewöhnliches Ereignis, 
oder? Die gelebte Liebe hat immer eine große Wirkung und Auswirkung!

Ein sehr weiser Mann sagte einmal: "Wer in den Himmel möchte, der muss den Him-
mel in sich tragen." Und da kommen wir wieder zu einer sehr konkreten Tatsache. 
Wir alle sind Geschöpfe unseres Himmlischen Vaters. Darf ich annehmen, dass über 
Einigkeit besteht? Dann sind wir uns auch darüber im Klaren, dass wir als seine Kin-
der ein Teil von ihm sind. Er ist in jedem seiner Kinder, auch wenn das nicht bemerkt 
oder gar geleugnet wird. Für diesen Umstand gibt es verschiedene Bezeichnungen 
wie Gottesfunke, Göttliches Bewusstsein, Lebenskern usw. Im Grunde ist es auch 
gleichgültig, welche Bezeichnung wir verwenden. Die Verbindung zu ihm ist in jedem 
Augenblick möglich. ER begleitet einen jeden Einzelnen, seine Gegenwart be-
schränkt sich nicht nur auf bestimmte Plätze und Orte wie Kirchengebäude oder Ver-
sammlungsräume. ER ist jederzeit unmittelbar für uns da und nicht weit weg in einem 
unbestimmten Himmel, wie die Kirchen es uns vermitteln. Trotzdem muss uns immer 
klar sein: Er respektiert unseren eigenen und freien Willen. Wenn wir uns mit so man-
cherlei Interessantem, was uns so wichtig erscheint, beschäftigen, ist das uns über-
lassen. Er bestraft uns nicht, lässt uns einfach unseren Weg gehen. Dass dieser Weg 
dann unter Umständen ein großer Umweg werden kann und in manch einer Sack-
gasse mündet, ist auch unserem Ermessen, unserer Entscheidung geschuldet. Lei-
der sind wir oft geneigt, wenn dann unsere Lebensplanung durcheinander gerät und 
vielleicht schmerzhaftes zu durchleben ist, IHN dafür verantwortlich zu machen. Und 
dies, obwohl wir IHN vielleicht gar nicht in unsere Lebensplanung einbezogen haben. 

An dieser Stelle möchte ich uns eine aktuelle Offenbarung unseres Himmlischen Va-
ters in ungekürzter Version ans Herze legen. 

Die Offenbarung wurde am 14. November 2018 niedergeschrieben.

Empfangen wurde diese von Hans Dienstknecht, einem ganz normalen Menschen. 
Einem Menschen wie du und ich. Hans Diensknecht durfte regelmäßig Offenbarun-
gen unseres Himmlischen Vaters empfangen und schrieb diese auf. Die Veröffentli-
chungen finden über dessen Homepage http://www.aus-liebe-zu-gott.de statt. Alle 
bisherigen Offenbarungen sind für jeden Menschen verständlich. Es sind keine Auf-
forderungen, einer anderen, ganz neuen Religion beizutreten. Allein die konkreten 
Hilfestellungen und Hinweise zu dem Leben der Menschheit geben Anlass für ein 
Nachdenken der persönlichen Sichtweise und Gelegenheit, sich der Wahrhaftigkeit 
Gottes zu nähern. Das wird möglich durch die persönliche, innere Arbeit (wir werden 
uns damit noch beschäftigen): zu erkennen, wo eventuell Defizite vorhanden sind, 
und sich bemühen, diese auszugleichen. 

Die Offenbarung:

Meine Söhne und Töchter, Meine Kinder der Liebe! Ihr seid Geschöpfe aus Meiner 
Liebe, und ihr werdet in Meine Liebe zurückkehren. Alle, ohne Ausnahme. Daß dies 
geschehen wird, ist in Meinem Gesetz gegründet, das nichts und niemand umgehen 
oder aushebeln kann. Wann dies geschehen wird, habt ihr – und zwar ausschließlich 
ihr selbst – in der Hand durch eure Einsicht und Bereitschaft, die Facetten eures 
Egos im Sinne der Liebe mit Meiner Hilfe umzuwandeln.

49

http://www.aus-liebe-zu-gott.de/


Auch wenn dies einigen von euch als eine harte, vielleicht sogar unbarmherzige Aus-
sage erscheint, und sich in ihrem Inneren alles sträubt, die Absolutheit darin anzuer-
kennen: Die Freiheit, die Ich allen Meinen Kindern geschenkt habe – was gleichzeitig 
bedeutet, dass Ich nicht in ihren Willen eingreife –, bringt ein hohes Maß an Eigen-
verantwortung mit sich. Das eine ist nicht ohne das andere zu haben. Dem liegt eine 
Konsequenz zugrunde, die erst ein fehlerfreies Funktionieren Meiner Schöpfung und 
das präzise Ineinandergreifen aller kleinen und großen „Rädchen“ möglich macht; 
eine Konsequenz, die Meine Menschenkinder bei ihrem Denken und Tun sehr oft 
nicht an den Tag legen. Sie schließen oft faule Kompromisse und wundern sich an-
schließend, dass Unordnung bis hin zum Chaos und Unzufriedenheit bis hin zum 
Streit die Folgen sind.

Das Wirksamwerden Meiner Gesetzmäßigkeiten, also das Zulassen der Wirkungen 
auf eine zuvor gegen das Liebegebot gesetzte Ursache, ändert aber niemals etwas 
an Meiner bedingungslosen Liebe zu Meinen Geschöpfen. Es ist im Gegenteil ein In-
strument Meiner Liebe, das sicherstellt, dass keiner verloren geht, und alle wieder 
heimfinden: gereift, reich an Erfahrungen, bewußte Träger Meiner göttlichen Tugen-
den und unerschütterlich stark geworden in ihrer Liebe.

Und das Wort „bedingungslos“ besagt schon, dass Meine Liebe nicht an Bedingun-
gen geknüpft ist. Sie bleibt jedem in jedem Fall erhalten und wird nie getrübt durch 
Vergeltungsmaßnahmen oder Einschränkungen, wie die Menschen sie kennen und 
anwenden. 

Wenn sich der permanente Zufluß Meiner Liebe-Energie dennoch verringert – wobei 
er aber nie versiegen kann –, so liegt das nicht an Mir, sondern an einem gegensätz-
lichen Denken und Tun, für das der Mensch sich mit seinem freien Willen entschie-
den hat.

Er selbst baut damit Blockaden auf, die im schlimmsten Fall dazu führen können, 
dass der Strom Meiner Kraft, der Seele und Leib erhält, schließlich nur noch einem 
Rinnsal gleicht. Wenn die Auswirkungen auch nicht immer sofort im Äußeren sichtbar 
werden – obwohl Schwierigkeiten und Schicksalsschläge ein Hinweis zum Nachden-
ken sein könnten –, so hinterlassen sie doch unweigerlich Spuren in der Seele; Spu-
ren, die das Leben im Jenseits bestimmen, das sich an das irdische Leben unmittel-
bar anschließt.

Ich sagte euch einmal, dass Ich kein Buchhalter Bin, was bedeutet, dass es das Ge-
setz „Auge um Auge, Zahn um Zahn“ bei Mir nicht gibt. Meine Barmherzigkeit steht 
über dem Gesetz von Saat und Ernte und greift dann, wenn Ich die ehrliche Reue 
und das ernsthafte Bemühen einer Umkehr sehe, die Möglichkeiten dazu aber aus 
unterschiedlichen Gründen eingeschränkt sind. Gnade oder Barmherzigkeit sind et-
was, das ihr als eine Art „Krönung“ Meines Wesens ansehen könnt. Aber es wäre 
falsch und gefährlich, sich darauf zu verlassen, solange ihr noch die Fähigkeit zur 
Selbsterkenntnis und Entscheidung in euch tragt. Die sich daraus ergebende Arbeit 
an eurem Charakter, die „Innere Arbeit“, werde Ich euch nicht abnehmen; denn ihr 
könnt nicht wieder in eure ewige Heimat zurückkehren, ohne das gelernt zu haben – 
hier auf Erden oder in den jenseitigen Bereichen –, was euch an Liebefähigkeit noch 
fehlt.

50



Ich kenne den großen Bedarf Meiner Menschenkinder und ihren Wunsch, immer wie-
der an die Hand genommen zu werden und Worte des Trostes, der Aufmunterung 
und Stärkung zu bekommen. Ja, es ist – bedingt durch die menschliche Unvollkom-
menheit – geradezu eine Notwendigkeit, euch zu ermutigen, euch an Meine Liebe zu 
erinnern, euch aber auch immer wieder wachzurütteln; denn ständig besteht die Ge-
fahr, dass ihr nachlässig werdet und in alte Gewohnheiten zurückfallt. Euch ununter-
brochen bei eurem Bemühen zu unterstützen, ist väterliche Fürsorge. Sie wird Meine 
Menschenkinder so lange begleiten, wie es noch „verirrte Schafe“ gibt, die Ich als der 
gute Hirte suchen, finden und heimbringen werde.

Dazu gehört auch, dass Ich Meine Kinder nicht im unklaren darüber lasse, welchen 
Weg sie hinter sich haben, und welche Schritte erforderlich sind, um den Weg, der 
noch vor ihnen liegt, möglichst ohne große Behinderungen und Rückschläge gehen 
zu können. Erst wenn sie das große Mosaik erkennen, in dem ihr jetziges Leben nur 
ein Steinchen ist – das wichtigste von mehreren oder vielen, weil es immer gilt, im 
Hier und Jetzt die Weichen zu stellen –, dann beantworten sich viele Fragen fast von 
selbst. Dann bleibe Ich nicht mehr die oft unverstandene oder gar abgelehnte In-
stanz, die zwar als die Liebe dargestellt wird, gleichzeitig aber aufgrund vieler Unge-
reimtheiten nicht als die Liebe erkannt werden kann.

Dann wird es euch leichter fallen, Meine Worte als „aus der Liebe kommend“ anzu-
nehmen, auch wenn sie einigen, wie zu Anfang erwähnt, hart oder unbarmherzig er-
scheinen mögen. 

Sie sollen euch helfen, tiefer in das Verständnis Meiner alle Geschöpfe umfassenden 
Gerechtigkeit einzutauchen; sie sollen euch helfen, ein immer größeres Vertrauen in 
Meine Führung aufzubauen; und sie sollen euch helfen, die Wichtigkeit zu erkennen, 
euren Alltag mit Meiner in euch lebenden Christuskraft zu gestalten. Und wenn es er-
forderlich ist, werden sie euch auch mit der gebotenen Ernsthaftigkeit nahe gebracht 
bzw. in Erinnerung gerufen.

Meine fürsorgliche Hilfestellung ist daher geradezu eine Notwendigkeit, sie ist ein Teil 
Meiner selbstlosen Liebe, weil der zumeist unwissende Mensch ununterbrochen den 
Versuchungen und Anfeindungen einer Welt ausgesetzt ist, in der die Gegensatz-
kräfte ihren Kampf gegen Mich und euch führen. Auch wenn ihr es immer wieder ver-
geßt, weil euch eine – noch – mehr oder weniger heile Welt vorgegaukelt wird, und 
weil eure innere Verbindung zu Mir in vielen Fällen noch nicht ihre wünschenswerte 
Festigkeit und Dauerhaftigkeit erreicht hat: Ihr befindet euch im Einflußbereich satani-
scher Kräfte! Mit eurer Inkarnation habt ihr die Materie und damit die Plattform betre-
ten, auf der seit undenkbar langer Zeit die direkte Auseinandersetzung zwischen 
Licht und Finsternis stattfindet. Ohne Meine ständige Begleitung und ohne Meine Un-
terstützung wäre es keinem möglich, sich diesen negativen Strömungen zu entzie-
hen, den Anfeindungen zu widerstehen und aus diesem Kampf siegreich hervorzuge-
hen.

Mit Meinen folgenden Worten mögen sich diejenigen angesprochen fühlen, auf die 
sie zutreffen: Hört oder lest ihr wirklich zum ersten Mal vom Gesetz von Ursache und 
Wirkung? Oder davon, dass der Widersacher umher geht wie ein brüllender Löwe 
und sucht, wen er verschlingen kann? Oder vom Gleichnis des Balkens im eigenen 

51



Auge, den der Mensch nicht sieht? Oder davon, dass der Mensch, der sein Leben in 
dieser Welt liebt, es verlieren wird? Oder davon, dass Ich das Licht der Welt Bin, und 
dass jeder, der Mir nachfolgt, nicht in der Finsternis bleiben, sondern das Licht des 
Lebens haben wird? Oder von der Aussage, dass es im Hause des Vaters viele 
Wohnungen gibt? Oder von dem Gebot, sich auch selbst zu lieben? Ganz abgese-
hen vom Gebot der Feindesliebe, das eine große Herausforderung darstellt? Und 
stoßt ihr beim Beten des „Vaterunser“ zum ersten Mal auf die Stelle: „ ...und vergib 
uns unsere Schuld, wie auch wir vergeben unseren Schuldigern“?

Zumindest die Christenheit kennt alle diese Passagen der Schrift – und viele, viele 
mehr. Sie kennt sie seit 2.000 Jahren; und doch ist der Graben zwischen Mir und 
Meinen Kindern, die sich durch eine entsprechende Religionszugehörigkeit als Meine 
Nachfolger ausweisen, größer als je zuvor.

Meine Worte, auch wenn sie deutlich und unmißverständlich sind, enthalten niemals 
einen Vorwurf. Jemandem einen Vorwurf daraus zu machen, dass er das Geschenk 
des freien Willens gebraucht, um gemäß seinen Vorstellungen und Wünschen zu le-
ben, ist ein Widerspruch in sich. Deshalb dient Meine Aufklärung immer und aus-
schließlich dazu, euch auf die Dinge aufmerksam zu machen, die sich im Hintergrund 
abspielen; auf das, was dazu geführt hat, dass es so schwer ist, gute Vorsätze in die 
Tat umzusetzen und sie auf Dauer zu einem Teil eines neuen und liebevolleren Ver-
haltens zu machen. Auch euch selbst gegenüber. Sie sind gedacht als eine ganz 
konkrete Hilfestellung für diejenigen, die auf ihrem Weg zu Mir vorankommen möch-
ten, und für die „Nachfolge“ kein abstrakter Begriff ist.

Kein Mensch könnte durch seinen Alltag gehen, ohne dass er bei den vielen Hand-
lungen, die er ununterbrochen vollzieht, auf ein eingeübtes Verhalten zurückgreifen 
kann; denn ansonsten würden jeder Schritt und jede Reaktion – auch im Denken! – 
nach einer zuvor gefällten Entscheidung ständig einen Neuanfang darstellen. Leben 
wäre so unmöglich.

Durch die gemachten Erfahrungen, die durch vielerlei Einflüsse geprägt worden sind, 
hat sich bei jedem ein individuelles Verhaltensmuster herausgebildet, das Teil seines 
Bewußtseins ist. Auf den geistigen Teil, auf seine Seele, hat der Mensch durch sein 
Denken und Tun ein Leben lang eingewirkt, ebenso umgekehrt die Seele ihrerseits 
auf den Menschen. Beim so genannten Tod geht die Seele ins Jenseits, und zwar in 
ihrer „aktuellen“ Beschaffenheit mit allem Guten und weniger Guten, mit dem der 
Mensch sie ausgestattet hat. Bei einer erneuten Inkarnation tritt die Seele in einen 
neuen Erdenkörper ein. Ist sie stark? Ist sie geschwächt? Hat sie eine hohe oder nie-
dere Schwingung? Das hängt von dem ab, was sie drüben erkannt hat und ändern 
konnte; ansonsten bringt sie die gleichen oder weitgehend gleichen Eigenschaften, 
ihr mehr oder weniger stark ausgebildetes energetisches Potential, wieder mit. Auch 
die Gegenseite weiß darum, wie sehr der Mensch von seinen Gewohnheiten und 
Verhaltensweisen gesteuert wird. Darum setzt sie alles daran, die charakterlichen 
Seiten im Menschen zu verfestigen, die ihn in die Welt und damit weg von allem 
Geistigen ziehen und auf vielerlei Art sein Ego stärken. Sie versucht, den Prozeß eu-
res Aufwachens und eurer Erkenntnis solange wie möglich hinauszuzögern oder zu 
verhindern. Auf diese Weise benutzt sie euch als Lieferanten für die von ihr so drin-
gend benötigte Lebensenergie und sieht keine Notwendigkeit, selbst den Weg der 

52



Umkehr zu beschreiten. Gleichzeitig legt sie ein immer starrer werdendes Korsett um 
Seele und Mensch, das schließlich nur noch wenig Spielraum läßt für die Dinge, die 
wirklich wichtig sind im Leben.

So reagiert der Mensch in seinem Denken und Handeln immer mehr automatisch, 
was zwar in vielen Fällen lebensnotwendig und überlebensnotwendig sein kann, 
ebenso aber ein großes Hindernis darstellen kann, wenn es darum geht, eine geisti-
ge Richtungsänderung einzuleiten und sich ein neues Rüstzeug im Sinne Meines 
Vorbilds als Jesus von Nazareth zuzulegen. Und selbst dort, wo die Dunkelheit nicht 
zum Negativen verführen kann, ist sie nicht unzufrieden; denn ihr reicht es oft, wenn 
der Mensch so bleibt, wie er ist, weil das Stillstand bedeutet und damit das Gegenteil 
von Evolution ist, von Voranschreiten auf dem Weg in eure ewige Heimat.

Eingefahrene Gleise zu verlassen ist nicht einfach. Die meisten von euch sind ein Le-
ben lang darauf gefahren, nicht immer glücklich und begeistert, aber doch mehr oder 
weniger zufrieden. Und nun soll etwas verändert werden? Negative Gedanken sollen 
zu positiven werden? Ein materielles Weltbild, das durch die eigenen Sinne doch täg-
lich als durchaus realistisch empfunden wird, soll durch eine übergeordnete geistige 
Sicht ersetzt werden? Das als „berechtigt“ empfundene Verhalten gegenüber dem 
unfreundlichen Nachbarn oder ungerechten Vorgesetzten soll aufgegeben werden, 
damit an seine Stelle Verständnis – und als Steigerung sogar Liebe – treten können? 
Das Gesetz von Ursache und Wirkung soll künftig, auch oder gerade in Bezug auf 
das eigene Leben, Anwendung finden? Toleranz, Nachsicht, Vergebung und vieles 
mehr soll eingeübt und irgendwann praktiziert werden, obwohl es doch viel einfacher 
wäre, sich wie bisher zu verhalten?

Meine Geliebten, der eine oder andere von euch merkt möglicherweise an dieser 
Stelle, was es heißt, in der Nachfolge Christi zu leben. Es bedeutet in jedem Fall 
mehr als nur zu glauben, als nur einer Kirche anzugehören, als nur die Bibel zu zitie-
ren, als nur ein Gebet zu sprechen, als nur Wissen anzusammeln, als nur sich zu-
rücklehnen und abzuwarten und vieles mehr. Es ist auch nicht damit getan, das Böse 
zu unterlassen. Meine Lehre lautete: Das Gute anzustreben und es zu tun, auch und 
gerade denen gegenüber, die euch nicht wohlgesinnt sind. So entwickelt ihr die von 
euch bewußt oder unbewußt ersehnte Liebefähigkeit.

Ist diese Meßlatte zu hoch angelegt? Zu hoch für diejenigen, die den Wunsch in sich 
tragen, durch ihre eigene Veränderung auch zu einer Veränderung ihres Umfeldes 
und schließlich zur Veränderung der Welt beizutragen?

Wege zu verlassen, die ihr vielleicht schon seit Inkarnationen beschreitet, erfordern 
zuerst eine Entscheidung, eventuell auch eine Portion Mut, in jedem Fall aber Aus-
dauer und ein Sich-nicht-beirren-Lassen. Und es setzt – im Idealfall – eine große 
Sehnsucht und Liebe zu Mir, eurem Vater, voraus; natürlich auch ein tiefes Vertrau-
en, das in dem Maße wachsen wird, in dem ihr euch auf das Abenteuer mit Mir ein-
laßt.

Es ist nicht damit getan, den Versuchen der Gegenseite lediglich eine Absichtserklä-
rung entgegenzusetzen. Dafür sind eure gewohnheitsmäßigen Bindungen zu stark; 
so können sie nicht ersetzt oder umgewandelt werden. Mit eurer Entscheidung – und 

53



sei sie im Moment auch noch so „klein“ – für ein Leben der gelebten Liebe bringt ihr 
jedoch zum Ausdruck, dass ihr euch bemühen möchtet, künftig dieses oder jenes an-
ders zu machen als früher. Das, Mein Sohn, Meine Tochter, reicht Mir für den An-
fang. Es ist ein guter Anfang.

Aber sei dir bewußt, dass gegen dein Bemühen ein lang praktiziertes Verhaltensmus-
ter steht, das – bei dem einen weniger, bei dem anderen mehr – sein „Gewohnheits-
recht“ einfordert, dich weiterhin lenken zu dürfen. Um in deiner Seele, deinem Be-
wußtsein und deinem Unterbewußtsein etwas aufzulösen, was eine lange Zeit dein 
Begleiter war, bedarf es Meiner Hilfe und deiner Inneren Arbeit.

Wenn ihr den Wunsch verspürt, etwas in eurem Denken und Handeln im Sinne der 
selbstlosen Liebe verändern zu wollen, Bin Ich mit all Meiner Kraft zugegen. Ich Bin 
dann derjenige, der – im übertragenen Sinn – eure Hand hält oder euch beschützt, 
ähnlich wie ein „großer Bruder an eurer Seite“. Ihr werdet aber unter Umständen die 
Erfahrung machen, dass es euch nicht auf Anhieb gelingt, die Schatten der Vergan-
genheit loszuwerden. Alte, liebgewonnene Programme lassen sich nicht immer so-
gleich umpolen; in solchen Fällen könnt ihr davon ausgehen, dass noch Kräfte am 
Werk sind, die versuchen, euer Bemühen zu torpedieren, indem sie immer und im-
mer wieder auf noch vorhandene Schwächen in euch einwirken.

Das aber sollte euch nicht beunruhigen. Denn wenn ihr mit Mir an eure Innere Arbeit 
geht, dann steht euch eine Kraft zur Verfügung, der auf Dauer nichts widerstehen 
kann: die Liebe. Aber ihr müßt wissen – schon damit ihr nicht enttäuscht seid und 
gleich wieder aufgebt –, dass eine Umkehr um 180 Grad nicht unbedingt von heute 
auf morgen vollzogen werden kann. 

Die Dauer der zuvor praktizierten Gewohnheit und auch der mangelnde Wille, doch 
noch ein wenig mit der Vergangenheit und den Vorteilen eines ehemaligen Verhal-
tens zu liebäugeln, spielen keine unwesentliche Rolle.

Es kann ohne weiteres sein, dass mit einer entsprechenden Ernsthaftigkeit, die ge-
paart ist mit einem guten Willen – ohne dass es zum Fanatismus kommt! –, Verände-
rungen eintreten, die ihr als „Wunder“ bezeichnet. Freut euch, wenn euch dies wider-
fährt, denn es zeugt von ehrlicher Absicht und großer Liebe zu Mir. Ebenso kann es 
aber auch sein, dass ihr Geduld aufbringen müßt; aber nicht in dem Sinne: „Ich habe 
es dem Herrn gegeben; nun warte ich in Ruhe ab, was geschieht“.

Das, Meine Söhne und Töchter, wird so nicht gehen! Und vielleicht versteht ihr jetzt 
auch, warum in der Vergangenheit manches nicht so gelaufen oder so eingetreten 
ist, wie ihr euch das vorgestellt habt; selbst dann nicht, wenn zwar eure gute Absicht 
vorhanden war, es aber an der Erkenntnis des eigenen Anteils und der notwendigen 
Reue gefehlt hat.

Setzt den Versuchungen, alte Gewohnheiten beizubehalten – und sei es nur, sie hin 
und wieder zu praktizieren –, konsequent eure innere Hinwendung zu Mir, noch bes-
ser eure Hingabe an Mich, entgegen. Wenn es sein muß, immer und immer wieder. 
Durchbrecht so den Teufelskreis, an dessen Entstehen ihr nicht unschuldig seid; und 
sei es allein dadurch, dass ihr eine entsprechende Programmierung zugelassen 

54



habt. Kommt sofort zu Mir, wenn ihr spürt, dass sich in euch eine Reaktion aufbaut 
oder eine Wunschvorstellung breitmacht, die nicht der Liebe entspricht.

Es gibt viele Möglichkeiten, so etwas umzusetzen. Findet euren ganz persönlichen 
Weg, ob dies nun ein positives Bild ist, ein Hilferuf, ein kurzes Gebet oder eine Bitte 
um Beistand. Die Worte und die Form sind nicht entscheidend. Entscheidend ist, 
dass ihr es tut; dass ihr euch nicht auf die Vorstellung verlaßt, es sei alles gut, weil 
ihr ja an Mich glaubt, weil ihr der „richtigen“ Religionsgemeinschaft angehört, oder 
weil ihr euer Inneres dadurch stark gemacht habt, dass ihr euch Wissen angeeignet 
habt.

Vor der Gefahr der Wissensanhäufung habe Ich euch schon oft gewarnt. Wissen an-
zusammeln ist Selbstzweck und damit im Hinblick auf das Erreichen des vor euch lie-
genden Zieles wertlos. Wer so handelt, gleicht einem Menschen, der Informationen 
über Informationen über eine Reise in ein Land zusammenträgt, es aber vor lauter 
Lesen und Studieren der Reiseroute und der dortigen Verhältnisse versäumt, seine 
Reise anzutreten.

Das ist nicht das, was Ich als Jesus von Nazareth gelehrt habe. Meine Unterweisung 
läßt sich auf den einfachen Nenner bringen: liebe – und sonst nichts.

Ich habe auf Golgatha Meine erlösende Kraft in jede Seele und Menschen gelegt, 
damit ihr in der Lage seid, die zuvor beschriebenen Schritte eurer Charakter Verän-
derung tun zu können. Warum sonst hätte Ich euch Meine Christuskraft schenken 
sollen, wenn Ich damit nicht die Absicht verbunden hätte, euch zu helfen, und wenn 
Ich nicht den Wunsch hätte, dass ihr diese Kraft für euren Heimweg nutzt!?

Erkennt, Meine Söhne und Töchter, die Liebe und die Wahrheit in Meinen Worten. 

Erkennt in ihnen Meine große Sehnsucht nach euch, eine Sehnsucht, die auch in eu-
ren Herzen liegt. Über diese ewige Verbindung werde Ich euch wieder zu Mir in eine 
unbeschreibliche Herrlichkeit zurückholen. Wann kann oder wird dies geschehen? 
Sobald du damit beginnst, das in die Tat umzusetzen, was Ich dir mit Meinen Worten 
in dein Herz geschrieben habe.

Wenn ihr zwar hört und auch glaubt, schon glauben zu können, wenn aber Meine 
Wahrheit noch nicht zu eurer Wahrheit geworden ist, dies jedoch euer inniger 
Wunsch ist, dann bittet Mich darum, euch bei der Verinnerlichung zu helfen. Es wird 
euch ansonsten kaum möglich sein, bei Problemen, die euch beschäftigen, und bei 
Schwierigkeiten, die auf euch zukommen, ruhig und gelassen zu bleiben. Ihr kennt 
dann zwar Meine Gesetzmäßigkeiten und könnt, solange nichts Schwerwiegendes in 
euer Leben tritt, sogar darüber reden oder sie vom Kopf her erläutern: Aber sobald 
ihr konfrontiert werdet mit Leid und schwer einzuordnenden Situationen, kommt euch 
euer „Mensch“ in die Quere und stellt wieder vieles infrage, was euch zuvor logisch 
und verständlich schien.

Das, Meine Lieben, ist ein Zeichen dafür, dass das Herz noch nicht mit dem arbeitet, 
was der Kopf bereits weiß. Schafft euch eine nicht zu erschütternde Basis, indem ihr 
mit euren Fragen und Unsicherheiten immer wieder zu Mir kommt. Bewegt das Gele-

55



sene und Gehörte in eurem Herzen, auf dass es sich verfestigt und somit auch zu 
eurer Wahrheit wird. An eurer Anerkennung des Gesetzes von Saat und Ernte – und 
zwar ohne Wenn und Aber – könnt ihr beispielsweise ablesen, in welchem Maße ihr 
eure früheren Zweifel an Meiner Gerechtigkeit schon überwunden habt.

Ich werde euch das nötige Verstehen in dem Maße schenken, wie es für euer inne-
res Reifen gut ist, wenn ihr dies wünscht. So werdet ihr nach und nach in die Ruhe 
des Herzens und der Seele finden, nach der ihr so verlangt.

Meine Worte sind dem Ernst eurer Zeit angepasst. Und dennoch kann und wird jeder 
die Liebe darin entdecken, wenn er sie mit einem brennenden Herzen sucht.

Amen

*

Für einen jeden von uns, liebe Expeditionsteilnehmer, kann das zuvor Gelesene eine 
große Hilfe, ein Segen sein. Wenn es uns gelingt, diese Offenbarung vorbehaltlos 
und den Inhalt als Unterstützung der besagten „inneren Arbeit“ zu erkennen, werden 
wir sehr viel mehr verstehen, wie sich unser Leben gestaltet und entwickelt. Letzt-
endlich, und das sollten wir nie vergessen, ist es unser freier Wille, mit welchem wir 
unser Leben bestimmen. 

Nun werden wir uns wieder in die Vergangenheit vor über 2000 Jahren begeben und 
uns einer Szene mit Jesus Christus zuwenden. Eine Versammlung von Schriftgelehr-
ten und Pharisäern beschuldigten eine Frau des Ehebruchs und möchte von Jesus 
wissen, was er denn für eine angemessene Strafe halten würde. Das damals 
bestehende Gesetz sah bei Ehebruch einer Frau die Steinigung vor. 

Jesus Christus sprach zu ihnen: „Wer unter euch ohne Sünde ist, der werfe den ers-
ten Stein.“ Daraufhin gingen alle ihre Wege. Niemand verdammte die Frau. 

Alle waren sich in diesem Augenblick ihrer Unzulänglichkeit bewusst und konnten 
daraufhin die Frau nicht verurteilen. 

Das, was wir soeben erlebt haben, ist wie ein Paukenschlag. Lasst uns in unsere Zeit 
zurückgehen und darüber nachdenken. Wollen wir die Gelegenheit nutzen, um Noti-
zen in unser Notizbuch zu schreiben? Diese Begebenheit ist sehr schnell in Verges-
senheit geraten, insbesondere bei den kirchlichen Institutionen. 

Was ist Sünde? Die Sünde besteht nach christlichem Verständnis in einer Abkehr 
von Gottes Willen, im Misstrauen Gott gegenüber, im Zulassen des Bösen oder im 
Sich-Verführen-Lassen. Der Begriff "Sünde" bezeichnet darüber hinaus die einzelne, 
verwerfliche und daher sündige Tat (Verfehlung), die mit dem bösen Gedanken be-
ginnt. Gedanken und Tatsünden folgen aus der durch Unglauben verursachten Tren-
nung von Gott. Böse Worte und verletzende oder unwahre Äußerungen sind nach 
biblischem Verständnis von den Kirchen zu Tatsünden erklärt worden. Letztendlich 
führt das In-der-Sünde-Bleiben - dem christlichen Glauben der Kirchen und Glau-
bensgemeinschaften zufolge - zur Verurteilung des Menschen durch Gott, und zwar 

56



beim sogenannten Jüngsten Gericht, nach deren Auffassung der Mensch je nach-
dem entweder in den Himmel eingehen darf oder in die ewige Hölle. 

Die Kirchen und Glaubensgemeinschaften haben mit dem Thema „Sünde“ einen re-
gelrechten Coup gelandet. Anstatt das so zu handhaben, wie Jesus Christus das in 
allen Fällen vorgelebt und gelehrt hatte, sah der Klerus die Möglichkeit, mit der Sün-
de Macht auf die Gläubigen auszuüben. Diese Macht basierte auf Drohung und 
Angst. Dem Menschen wird vor Augen geführt, dass er auf ewig in der Hölle Furcht-
bares durchleiden muss, sofern er sich nicht der Kirche unterordnet. Damit sind alle 
Handlungen gemeint, die die Kirche vorschreibt. Allein der bewusst versäumte Got-
tesdienst wird als Sünde bezeichnet. Mit dem Begriff "Sünde" konnten viele Bereiche 
abgedeckt werden, um den Menschen zu manipulieren. Dabei denken wir auch an 
die verpflichtende Beichte und an die daraus resultierenden „Möglichkeiten“.

Das hat schon sehr früh in unserer Zeitgeschichte begonnen. Und das, obwohl unser 
Himmlischer Vater durch Jesus Christus den Menschen sehr deutlich vor Augen ge-
führt hat, wie mit der Frage von Schuld oder Sünde umzugehen ist.

Ich schlage vor, wir werden uns nun zu einem Treffen der Jünger mit Jesus Christus 
begeben. Und schon sind wir unterwegs; ja dort angekommen, wo gerade Jesus 
Christus bei den Freunden einkehrt. 

Da sprach Jesus zu Ihnen: „Friede sei mit euch! Wie mich der Vater gesandt hat, so 
sende ich euch“. Nachdem er das gesagt hatte, blies er sie an und sprach zu ihnen: 
„Nehmt hin den Heiligen Geist! Welchen ihr die Sünden erlasst, denen sind sie erlas-
sen; welche ihr sie behaltet, sind sie behalten“.

Um den Sinn dessen, was Jesus Christus zu den Jüngern sagte, richtig verstehen zu 
können, reisen wir schnell noch zu einer anderen Begebenheit und hören wiederum 
Jesus zu, als er sprach:

„Denn wenn ihr den Menschen ihre Verfehlungen vergebt, so wird euch euer himmli-
scher Vater auch vergeben. Wenn ihr aber den Menschen nicht vergebt, so wird 
euch euer Vater eure Verfehlungen auch nicht vergeben“.

Jetzt ist es notwendig, dass wir uns über diese Aussagen Gedanken machen. Wir 
reisen zunächst wieder in unsere Zeit zurück. Haben wir das recht verstanden, und 
können wir das Gesagte richtig einordnen? 

Betrachtet zunächst die Aussage Jesu und seinen Wunsch „Friede sei mit euch“. 
Ohne Friede keine Liebe, ohne Liebe kein Friede. Mit der Übergabe des Heiligen 
Geistes bekamen die Jünger ein klares Verständnis dafür; konkret erhielten sie die 
Weisheit aus Gott. Mit dieser Hilfe wurde ihnen klar, was die Sündenvergebung oder 
das Behalten der Sünde bedeutet. Wollen wir das einmal anhand eines Beispiels klä-
ren? Oder noch besser mit einem Gleichnis von Jesus Christus selbst? Glücklicher 
Weise macht es keine Mühe, in den Zeiten hin- und herzureisen. Schon sind wir 
wieder mitten im Geschehen:

57



Da trat Petrus hinzu und sprach zu ihm: "Herr, wie oft muss ich denn meinem Bruder, 
der an mir sündigt, vergeben? Ist‘s genug siebenmal?" Jesus sprach zu ihm: "Ich 
sage dir: Nicht siebenmal, sondern siebzigmal siebenmal." Darum gleicht das Him-
melreich einem König, der mit seinen Knechten abrechnen wollte. Und als er anfing 
abzurechnen, wurde einer vor ihn gebracht, der war ihm zehntausend Zentner Silber 
schuldig. Da er‘s nun nicht bezahlen konnte, befahl der Herr, ihn und seine Frau und 
seine Kinder und alles, was er hatte, zu verkaufen, damit er zahlen konnte. Da fiel 
der Knecht nieder und flehte ihn an und sprach: "Hab Geduld mit mir; ich will dir‘s al-
les bezahlen." Da hatte der Herr Erbarmen mit diesem Knecht und ließ ihn frei, und 
die Schuld erließ er ihm auch. Da ging dieser Knecht hinaus und traf einen seiner 
Mitknechte, der war ihm hundert Silbergroschen schuldig; und er packte und würgte 
ihn und sprach: "Bezahle, was du schuldig bist!" Da fiel sein Mitknecht nieder und bat 
ihn und sprach: "Hab Geduld mit mir; ich will dir‘s bezahlen." Er wollte aber nicht, 
sondern ging hin und warf ihn ins Gefängnis, bis er bezahlt hätte, was er schuldig 
war. Als nun seine Mitknechte das sahen, wurden sie sehr betrübt und kamen und 
brachten bei ihrem Herrn alles vor, was sich begeben hatte. Da befahl ihn sein Herr 
zu sich und sprach zu ihm: "Du böser Knecht! Deine ganze Schuld habe ich dir erlas-
sen, weil du mich gebeten hast; hättest du dich da nicht auch erbarmen sollen über 
deinen Mitknecht, wie ich mich über dich erbarmt habe?" Und sein Herr wurde zornig 
und überantwortete ihn den Peinigern, bis er alles bezahlt hätte, was er schuldig war. 
So wird auch mein Himmlischer Vater an euch tun, wenn ihr nicht von Herzen ver-
gebt, ein jeder seinem Bruder.

Und zurück geht es wiederum in unsere Zeit. Der tiefe Sinn ist uns ganz bestimmt al-
len klar geworden. Es ist jedem möglich und selbst überlassen, ob er „dem Nächs-
ten“ seine Schulden bzw. Sünden vergibt oder belässt. So er vergebungsbereit ist, 
also in der tätigen Liebe, wird er einen tiefen Frieden und eine große Freude in sich 
fühlen. Ist er aber nicht bereit zu vergeben, wird er sich selbst schaden. Kein Friede 
wird ihn erfüllen, keine Freude, keine Liebe. Jedem wird Zeit gegeben, sich und sein 
Verhalten kennenzulernen und es dann besser zu machen. Wie lange das dauert, 
liegt an dem Betroffenen selbst und dessem freien Willen. 

Was Jesus am Ende des Bildes noch erwähnte, soll noch kurz beleuchtet werden. 
Derjenige, der nicht bereit ist zu vergeben, wird nach dem irdischen Leben in den Be-
reich derer eingehen, die auch so handelten. Nur mit Hilfe von außen ist es jenen 
möglich (wie haben uns schon darüber unterhalten), von dort in die lichten Bereiche 
zu kommen. 

Nicht unser Himmlischer Vater ist es, der diejenigen dort festhält, sondern der eigene 
Wille des Jeweiligen. Das ist keine Strafe, sondern eine Möglichkeit der Bewährung.

Wir können Folgendes feststellen: Das, was die Kirchen und Glaubensgemeinschaf-
ten für sich proklamieren – Sündenvergebung zu erteilen und auszusprechen –, wur-
de niemals so von unserem Himmlischen Vater vermittelt! Die Schuld kann ich als 
Mensch demjenigen, der sich schuldig gemacht hat, vergeben. Ich kann diese 
Schuld ihm aber auch behalten, indem ich sie nicht vergebe. Im Gebet, dem „Vater-
unser“, beten wir „… und vergib uns unsere Schuld, wie auch wir vergeben unseren 
Schuldigern." Sünde und Schuld sind beide als ein Begriff zu verstehen. 

58



Um das Ganze noch zu unterstreichen, nehme ich euch, liebe Expeditionsteilnehmer, 
wieder mit zu einer weiteren Begebenheit, wo Jesus Christus dazu Stellung bezieht 
und Folgendes sagt:

„Seid barmherzig, wie auch euer Vater barmherzig ist. Und richtet nicht, so werdet ihr 
auch nicht gerichtet. Verdammt nicht, so werdet ihr auch nicht verdammt. Vergebt, so 
wird euch auch vergeben“. 

Erinnern wir uns, was Jesus Christus mit den Jüngern machte, bevor er ihnen sagte: 
"Wem ihr die Sünden vergebt, denen sind sie vergeben…"? Er blies sie an mit dem 
Heiligen Geist. Und das bedeutet: Er gab den Jüngern das göttliche Verständnis und 
die Erkenntnis, um verstehen zu können, was diese Rede bedeutet. Der Geist Gottes 
führt in alle Wahrheit und Klarheit. Aber Achtung! Das funktioniert nur, wenn der 
Mensch dazu bereit ist, seine eigene und vorgefasste Meinung, seine bisherige Er-
fahrung hinten anzustellen und sich tatsächlich dem Himmlischen Vater zu öffnen. 
Schon damals war das so, und so ist das auch noch heute. 

Einer der wichtigsten Aspekte, die das Nichtvergeben betrifft, hat eine folgenschwere 
Auswirkung. Da wir schon in der Nähe sind, ist es uns möglich, eine weitere Verkün-
digung Jesus Christus den Menschen gegenüber beizuwohnen. Was wir da hören, ist 
Folgendes.

"…wahrlich ich sage euch: Was ihr auf Erden binden werdet, soll auch im Himmel 
gebunden sein; was ihr auf Erden lösen werdet, soll auch im Himmel gelöst sein“. 

Jetzt haben wir uns wirklich eine Pause verdient. Diese genießen wir wieder in unse-
rer Gegenwart. Sobald alle wieder Kraft geschöpft haben, wollen wir über das nun 
Erlebte und Gehörte nachdenken. Jesus Christus hat darauf hingewiesen, dass wir 
den Nächsten binden, sofern wir dessen Schuld an uns nicht vergeben. Damit ist 
selbstverständlich keine finanzielle Schuld gemeint, sondern alles, was wir aus Bege-
benheiten oder Geschehnissen mit anderen Menschen jenen nachtragen. 

Wenn wir es also nicht schaffen, auf unserer Erde jenen zu vergeben, dann ist dieses 
Gebundensein auch in der jenseitigen Welt wirksam. Zum einen schleppen wir selbst 
daran – oftmals sogar schwer – und finden keinen Frieden; zum anderen bleibt der 
andere im Jenseits mitunter handlungsunfähig und hat es schwer, seinen Frieden zu 
finden. 

Machen wir uns dieses bewusst, welche Auswirkung das auf alle haben kann. 

Jetzt möchte ich alle Expeditionsteilnehmer bitten, in unser Notizbuch zu schauen. 
Wurden Fragen, die wir da hineingeschrieben haben, beantwortet? Wenn nicht, dann 
diese bitte kennzeichnen. Weitere Fragen, die sich uns nun stellen, bitte eintragen. 

So, dann wollen wir uns jetzt der Geschichtsschreibung in Sachen Kirche und Glau-
ben zuwenden. Das dient dazu, dass wir manche unverständliche Dinge, die die 
Menschen geprägt haben, besser verstehen. Unsere Reise führt uns in das 11. Jahr-
hundert n. Chr. 

59



Im Jahr 1080 n. Chr. widerrief Papst Gregor VII. die Erlaubnis seines Vorgängers, die 
slawische Sprache im katholischen Gottesdienst zu verwenden (Altslawischer Ritus). 
Er begründet dies u. a. damit, dass „es dem allmächtigen Gott nicht ohne Grund ge-
fallen habe, dass die Heilige Schrift in gewissen Gegenden verhüllt sei, damit sie 
nicht bei allseitiger Zugänglichkeit gewöhnlich werde und der Verachtung anheimfalle 
oder von mittelmäßigen Menschen falsch verstanden werde und so in Irrtum führe.“

Und weiter geht es in das 12/13. Jahrhundert n. Chr. 

Es regiert im Jahre 1198 - 1216 n. Chr. Papst Innozenz III., der festlegt, dass die 
Päpste fortan nicht mehr „Stellvertreter Petri“ (des Apostels Petrus), sondern Stellver-
treter Jesu Christi und Beherrscher der Welt sein werden. Man habe dem Papst zu 
gehorchen, so Innozenz III., auch wenn der Böses befielt.

Im Konzil zu Lyon (1274 n. Chr.) wurde dann das Dogma der ewigen Verdammnis in 
der Hölle festgelegt: Die Seelen jener, die in einer Todsünde oder im Stand der Erb-
sünde aus dem Leben scheiden, müssen in die Hölle hinabsteigen, um dort mit un-
vergleichlichen Strafen belegt zu werden.

Die kirchlichen Mächte waren also der Meinung, dass der „einfache“ Mensch nicht in 
der Lage sei, Gott, den Schöpfer allen Seins, unseren Himmlischen Vater, zu verste-
hen. Also wurden nicht nur die Schriften (auch die „Heilige Schrift“), sondern auch die 
Predigten in lateinischer Sprache verfasst und abgehalten. Dies war die Sprache der 
Gelehrten, der Theologen und des Adels. Es wurde einfach so entschieden, dass der 
„höchste“ Kleriker – der Papst – nun als Stellvertreter Christi zu betrachten und Be-
herrscher der Welt sei. Jesus sprach jedoch: "Mein Reich ist nicht von dieser Welt." 
Absoluter Gehorsam dem Papst gegenüber wurde zum geistigen und irdischen Ge-
setz erklärt, auch dann, wenn der Papst Böses befiehlt! 

Der „einfache“ Mensch wurde von der weltlichen und geistlichen Macht durch Vorga-
ben gesteuert. Eine ungeheure klerikale Machtfülle entstand. Das Evangelium Jesus 
Christus, die Botschaft der Liebe, wurde mit Füßen getreten. Wir stellen fest, dass je-
ner Papst Innozenz III. offensichtlich bewusst die „Stimme Jesus Christus“ miss-
achtet hat. 

Damit wurde eine Veränderung der Lehre und der Liebe des Vaters eingeläutet. Die 
Liebe sollte keine Rolle mehr spielen, allein die Macht und das persönliche Ansehen, 
der irdische Reichtum waren das Ziel.

Auf die Folgen der so in die Wege geleiteten Kirchenpolitik soll in unserer Expedition 
im Einzelnen nicht eingegangen werden. Nur dieser eine Überblick: Kriege, Folter, 
unaussprechliches Leid, Mord, Ausbeutung und Intrigen. 

Wir machen nun wieder einen kleinen Abstecher in die Zeit von Jesus Christus, als 
dieser verhaftet und dem römischen Statthalter Pilatus übergeben wurde.

Da ging Pilatus wieder in das Prätorium hinein, ließ Jesus rufen und fragte ihn: Bist 
du der König der Juden? Jesus antwortete: Sagst du das von dir aus oder haben es 
dir andere über mich gesagt? Pilatus entgegnete: Bin ich denn ein Jude? Dein Volk 

60



und die Hohepriester haben dich an mich ausgeliefert. Was hast du getan? Jesus 
antwortete: Mein Königtum ist nicht von dieser Welt. Wenn mein Königtum von dieser 
Welt wäre, würden meine Leute kämpfen, damit ich den Juden nicht ausgeliefert wür-
de. Nun aber ist mein Königtum nicht von hier. Da sagte Pilatus zu ihm: Also bist du 
doch ein König? Jesus antwortete: Du sagst es, ich bin ein König. Ich bin dazu gebo-
ren und dazu in die Welt gekommen, dass ich für die Wahrheit Zeugnis ablege. Je-
der, der aus der Wahrheit ist, hört auf meine Stimme. Pilatus sagte: Was ist Wahr-
heit?

Nun zurück in unsere gemütliche Behausung. Viele Menschen und nicht zuletzt die 
kirchlichen Institutionen und Glaubensgemeinschaften rätseln und philosophieren bis 
heute über diese Frage: „Was ist Wahrheit?“. Und sie suchen eine passende Ant-
wort.

Ich bin überzeugt, dass Sie, liebe Expeditionsteilnehmer, die Antwort wie aus der Pis-
tole geschossen hervorbringen: Die Liebe“

Was haltet ihr davon, wenn wir zur Abwechslung einmal zu einem Philosophen in das 
6. Jahrhundert v. Chr. reisen, und zwar nach China? Ganz bestimmt habt ihr schon 
mal von Lao-Tse gehört. Oder nicht? Beschauen wir uns, was dieser äußerst kluge 
Mann erkannt und aufgeschrieben hat:

Pflicht ohne Liebe macht verdrießlich.

Verantwortung ohne Liebe macht rücksichtslos.

Gerechtigkeit ohne Liebe macht hart.

Wahrheit ohne Liebe macht kritiksüchtig.

Klugheit ohne Liebe macht betrügerisch.

Freundlichkeit ohne Liebe macht heuchlerisch.

Ordnung ohne Liebe macht kleinlich.

Sachkenntnis ohne Liebe macht rechthaberisch.

Macht ohne Liebe macht grausam.

Ehre ohne Liebe macht hochmütig.

Besitz ohne Liebe macht geizig.

Glaube ohne Liebe macht fanatisch.

Aus den edelsten Eigenschaften des Menschen wird ohne die Liebe nichts anderes 
als Charakterlosigkeit und Schwäche.

61



Nun würde ich mir wünschen, dass wir uns noch einmal mit der Hellsichtigkeit einzel-
ner Menschen befassen. Nicht wenige Zeitgenossen finden es anmaßend, wenn da 
jemand kommt und behauptet, er habe eine Botschaft vom Himmlischen Vater erhal-
ten. 

Die Gründe für diese Reaktion sind vielfältig. Für die meisten, die nach dem mensch-
lichen Verstand urteilen, kann das einfach nicht sein. Es ist nicht erklärbar, nicht 
nachvollziehbar; demzufolge sind das für diese Menschen Hirngespinste. Auch gibt 
es welche, die von ihrem „Kirchenglauben“ gelehrt und gewarnt wurden, sich nicht 
mit solche „Erscheinungen“ zu befassen. Die Kirchen und Glaubensgemeinschaften 
beurteilen sogenannte "göttliche Offenbarungen" vielfach als Teufelswerk. Schnell ist 
man versucht, die Botschaft unseres Himmlischen Vaters als Betrug zu entlarven.

Grundsätzlich ist selbstverständlich eine kritische Herangehensweise richtig und er-
forderlich. Denn es gibt in der Tat genug Scharlatane, die behaupten, Sprachrohr 
Gottes oder gottähnlicher Mächte zu sein. Für denjenigen, der die Herzenslogik ein-
setzt, ist es jedoch recht einfach, auch hier die „Spreu vom Weizen“ zu trennen. 
Selbst bei Jesus Christus wurde Betrug vermutet (teilweise heute noch…), der ja vie-
le Wunder tat und, wie nachfolgend beschrieben, als ein Mensch voller Weisheit be-
zeichnet wird. 

Wir werden uns dazu wieder in jene Vergangenheit begeben, um Zuschauer oder Zu-
hörer zu werden. Schauen wir einmal, wie die Menschen das damals erlebten. 

"Und es begab sich, da Jesus diese Gleichnisse vollendet hatte, ging er von dannen 
und kam in seine Vaterstadt und lehrte sie in ihrer Schule, also auch, dass sie sich 
entsetzten und sprachen: Woher kommt diesem solche Weisheit und Taten? Ist er 
nicht eines Zimmermanns Sohn? Heißt nicht seine Mutter Maria? Und seine Brüder 
Jakob und Josef und Simon und Judas? Und seine Schwestern, sind sie nicht alle 
bei uns? Woher kommt ihm denn das alles? Und sie ärgerten sich an ihm. Jesus 
aber sprach zu ihnen: Ein Prophet gilt nirgend weniger denn in seinem Vaterland und 
in seinem Hause. Und er tat daselbst nicht viel Zeichen um ihres Unglaubens willen.

Jesus Christus hatte darauf eine Antwort. Wir erleben, wie er einige erklärende Worte 
an seine Zuhörer richtet.

"… Und der Vater, der mich gesandt hat, hat von mir Zeugnis gegeben. Ihr habt nie-
mals seine Stimme gehört noch seine Gestalt gesehen, und sein Wort habt ihr nicht 
in euch wohnen; denn ihr glaubt dem nicht, den er gesandt hat. Ihr sucht in den 
Schriften, denn ihr meint, ihr habt das ewige Leben darin; und sie sind‘s, die von mir 
zeugen; aber ihr wollt nicht zu mir kommen, dass ihr das Leben hättet.“

Einen Augenblick bitte. Lasst uns dort in die Seitenstraße einbiegen, wo wir ungestört 
kurz über das Gehörte reden können.

Wie war das jetzt: Die Menschen werden von den Schriftgelehrten angeleitet, um in 
den Schriften nach Antworten Gottes und dem ewigen Leben zu suchen. Den wahr-
haftigen Gesandten Gottes jedoch glaubten sie nicht. Das hat sich bis heute nicht ge-
ändert. Auch in der Gegenwart wird den Gesandten Gottes, die die Botschaft Gottes 

62



übermitteln, keinen Glauben geschenkt. Für die Kirchen und Glaubensgemeinschaf-
ten ist der jeweilige Priester oder Pastor, der Bischof, der Papst allein als Gesandter 
Gottes zu betrachten. Die Bibel ist für die Kirchen das Wort Gottes. Der Inhalt wird 
immerwährend zitiert und „aufbereitet.“ Bei einer Speise, die fortwährend aufgewärmt 
und serviert wird, vergeht einem der Appetit. Ist es allein aus dieser Tatsache den 
Gläubigen zu verdenken, dass sie die „Gottesdienste“ als langweilig und wenig ziel-
führend betrachten? Die innere und immer größer und sichtbar werdende äußere 
Kündigung ist das, was mehr und mehr festgestellt und diskutiert wird. 

Aber hören wir weiter, was Jesus Christus noch zu sagen hat:

"… Ich bin gekommen in meines Vaters Namen, und ihr nehmt mich nicht an. Wenn 
ein anderer kommen wird in seinem eigenen Namen, den werdet ihr annehmen..“.

Oha, jetzt wird es wirklich spannend. Diese Vorhersage ist längst eingetroffen. Viele 
„Vermittler“ Gottes sind über diese Erde gegangen. Viele sind auch heute noch tätig 
und suchen den Gläubigen darzulegen, dass der Weg zum Himmlischen Vater nur 
über die Priester, Pastoren, Pfarrer, Evangelisten, Bischöfe, Apostel und Päpste 
möglich sei. 

Jesus von Nazareth hat niemals Priester, Pfarrer oder Pastoren eingesetzt. Lasst uns 
weiter zuhören, was Er dem Volk und den Jüngern zu sagen hat.

"… Da redete Jesus zu dem Volk und zu seinen Jüngern und sprach: „Auf dem Stuhl 
des Mose sitzen die Schriftgelehrten und die Pharisäer. Alles nun, was sie euch sa-
gen, das tut und haltet; aber nach ihren Werken sollt ihr nicht handeln; denn sie sa-
gen‘s zwar, tun‘s aber nicht. Sie binden schwere und unerträgliche Bürden und legen 
sie den Menschen auf die Schultern; aber sie selbst wollen keinen Finger dafür rüh-
ren. Alle ihre Werke aber tun sie, damit sie von den Leuten gesehen werden. Sie ma-
chen ihre Gebetsriemen breit und die Quasten an ihren Kleidern groß. Sie sitzen 
gern obenan beim Gastmahl und in den Synagogen und haben‘s gern, dass sie auf 
dem Markt gegrüßt und von den Leuten Rabbi genannt werden. Aber ihr sollt euch 
nicht Rabbi nennen lassen; denn einer ist euer Meister; ihr aber seid alle Brüder. 

Und ihr sollt niemand euren Vater nennen auf Erden; denn einer ist euer Vater: der 
im Himmel. Und ihr sollt euch nicht Lehrer nennen lassen; denn einer ist euer Lehrer: 
Christus. Weh euch, Schriftgelehrte und Pharisäer, ihr Heuchler, die ihr das Himmel-
reich zuschließt vor den Menschen! Ihr geht nicht hinein und die hineinwollen, lasst 
ihr nicht hineingehen“…

Darüber ist doch sicher Gesprächsbedarf entstanden, oder? Kommt, lasst uns dort 
drüben unter dem schattigen Baum nieder und das Gehörte sortieren. 

Jesus Christus hat keinem Seiner Nachfolger aufgetragen, Gott zu studieren, um 
Theologe, also Schriftgelehrter zu werden. Im Gegenteil. 

Warum wird die Kirche aber dann von Priestern, Pfarrern, Pastoren und Bischöfen 
geleitet, die praktisch alle ein Theologiestudium absolviert haben, wenn doch Jesus 
Christus diesen Berufsstand niemals wollte? Er hat darauf hingewiesen, sich nicht 

63



hofieren zu lassen und sich demütig gegenüber den Menschen zu verhalten. Einen 
ganz wichtiger Satz legte er in die Herzen seiner Zuhörer: „… ihr sollt niemand euren 
Vater nennen auf Erden; denn einer ist euer Vater: der im Himmel“. Die katholische 
Kirche wird vom Papst, übersetzt Vater, regiert! All die Bezeichnungen Pater, Pfarrer, 
Pastor leiten sich von „Vater“ ab. 

Die Zeit der Wunder, wie Jesus Christus sie damals gewirkt hatte, sind vorbei. Diese 
Wunder und die erklärenden Gleichnisse wurden lediglich dazu benötigt, um allen 
Menschen, ob gebildet oder ungebildet, den Weg in die ewige, himmlische Heimat, 
zurück zum Vater, zu vermitteln. 

Jene Menschen damals wurden, genauso wie das heute der Fall ist, mit Vorschriften 
und „heilsnotwendigen Verrichtungen“ belehrt. Die Schriftgelehrten und Pharisäer 
und Hohepriester waren die Akteure und Bewohner des spirituellen Zentrums, der 
Tempelanlage. 

Diesem Personenkreis war es überwiegend und ausschließlich vorbehalten, dort zu 
beten. Das „einfache“ Volk hatte keinen Zutritt in den Bereich des "Heiligtums“ und 
schon gar nicht in das „Allerheiligste.“ Wir können da gewisse Parallelen selbst bis in 
unsere heutige Zeit feststellen: Abgesonderte, hochgestellte klerikale Persönlichkei-
ten, die angetan sind mit sonderbarer und wertvoller Kleidung, wertvollem Schmuck, 
wie kostbare Fingerringe und mit Edelsteinen versehene Kreuze, die in luxuriösen 
Behausungen leben - sie lassen sich gerne feiern und hochleben. Sie sind, wie Je-
sus Christus das schon beschrieben hat, immer an der prominentesten Stelle zu fin-
den. 

Jetzt möchte ich uns an einen weiteren Ort der Offenbarung von Jesus Christus füh-
ren. Er spricht Folgendes zu den Zuhörern:

"… Wer an mich glaubt, von dessen Leib werden Ströme lebendigen Wassers flie-
ßen…“

Die Hitze des Orients macht uns schon zu schaffen. Deshalb werden wir unsere Rei-
se zunächst wieder in unsere Zeit zurück unternehmen und zu Hause ein kühles Ge-
tränk zu uns nehmen. Währenddessen sprechen wir über die zuletzt gehörte Aus-
sage Jesus Christus.

Diese Aussage ist dazu angetan, den Gläubigen etwas Falsches zu vermitteln. Sie 
werden von den Kirchen aufgefordert, nur an Jesus Christus zu glauben (sola fide, 
allein durch den Glauben). Und weiter wird vermittelt, dass der Mensch aus sich her-
aus nichts tun kann, um dem Himmlischen Vater immer näherzukommen. Der 
Mensch sei alleine auf die Gnade (sola Gratie) Gottes angewiesen. Der Glaube an 
Gott, verbunden mit der Gnade Gottes wird von den Kirchen als der einzige Weg 
zum Himmlischen Vater beschrieben und gelehrt. Natürlich sind dann noch diverse 
zusätzliche kirchliche Spezereien erforderlich, wie der Genuss und das Annehmen 
aller Sakramente, der Glaube und die Einhaltung der festgelegten und unveränder-
baren Glaubenssätze (Dogmen), die Predigt in der Kirche, das finanzielle und per-
sönliche Zeitopfer usw. 

64



Damit werden den Menschen nicht nur persönliche Erlebnisse mit und durch den 
Himmlischen Vater verbaut, sondern insbesondere der Weg zu Ihm. 

Erinnern wir uns an den Anfang unserer Expedition in die Unendlichkeit? Dort wurde 
genau diese falsche Lehre mit dem Beispiel des Schulbesuchs ohne persönliche An-
strengung thematisiert. 

Die Wirklichkeit Gottes, unseres Himmlischen Vaters, und SEIN göttlicher Plan zur 
Rückführung Seiner Kinder über den Weg der göttlichen Liebe wird noch immer ver-
schleiert. Wer einen von Herzen kommenden Drang verspürt, diese Liebe zu leben, 
der erfährt einen unendlichen Frieden und eine nie gekannte spürbare Gegenwart 
unseres Himmlischen Vaters. Er wird selbst zum Quell der Liebe und des Friedens. 
Von solchen Menschen, oder lasst uns von unseren Seelengeschwistern sprechen, 
werden Ströme der Liebe (synonym des Wassers) fließen. Wer sich in dieser Liebe 
findet, für den haben jegliche Sorgen und Ängste ihren Schrecken verloren. Für die-
jenigen wird es erlebbar, was Jesus Christus damit meinte, als er davon sprach: „Den 
Frieden lasse ich euch, meinen Frieden gebe ich euch. Nicht gebe ich euch, wie die 
Welt gibt. Euer Herz erschrecke nicht und fürchte sich nicht.“

Um das nun Gehörte zu unterstreichen, findet sich in der Bibel, im 1. Johannes 4; 7-
19, folgende Aussage:

„ …Gott ist die Liebe, und wer in der Liebe bleibt, der bleibt in Gott und Gott in ihm. 
… Furcht ist nicht in der Liebe, sondern die vollkommene Liebe treibt die Furcht aus; 
denn die Furcht rechnet mit Strafe. Wer sich aber fürchtet, der ist nicht vollkommen in 
der Liebe“.

„Ihr Lieben, lasset uns untereinander liebhaben; denn die Liebe ist von Gott, und wer 
liebhat, der ist von Gott geboren und kennt Gott. Wer nicht liebhat, der kennt Gott 
nicht; denn Gott ist Liebe.…“

Dem ist nichts hinzuzufügen.

Ich denke, wir sind jetzt so weit, dass wir uns als Menschen und Geistseelen, von de-
nen wir wissen, dass alle (ohne Ausnahme) Kinder Gottes sind, sehen. Schaut, ihr 
lieben Expeditionsteilnehmer, wir sind Geschwister. Auch wenn das jetzt etwas be-
fremdlich klingt und sich merkwürdig anfühlt. 

Liebe Schwester, lieber Bruder, sei dir darüber im Klaren, dass es nicht nur solche 
Geschwister gibt, die sich mühen, ein Leben in der Liebe zu führen. Es gibt auch Ge-
schwister, die sich mit dem Bösen – den wir als Satan oder Teufel kennen – zusam-
mengetan haben und zusammentun. Die sich durch ihr Verhalten, also auch wieder 
ihrem persönlichen Willen, durch das Böse verführen lassen. Uns ist aber schon klar, 
dass Verführung nur stattfinden kann, wenn der Verführte dazu einwilligt. Wenn wir 
von einem Menschen Kenntnis über dessen kriminelle Taten erhalten, soll uns be-
wusst sein, dass auch derjenige oder diejenige geistig besehen mein Bruder oder 
meine Schwester ist. Machen wir uns an der Stelle auch bewusst: Die allermeisten 
Menschen, die über diese Erde gehen, haben sich vor Äonen (ewige Vorzeit) von un-
serem Himmlischen Vater abgewendet. Sie haben sich gegen die Liebe entschieden.

65



Insofern steht es uns also nicht zu, die anderen zu verurteilen. Unter dem Gesichts-
punkt des uns zwischenzeitlich sehr bedeutsamen Liebesgebotes können wir gar 
nicht verurteilen. Wenn dieser oder jener Mensch Böses tut, dann ist er offensichtlich 
noch nicht so weit, dass er aus diesem sprichwörtlichen Teufelskreis herausgefunden 
hat. 

Das bedeutet nun nicht, dass wir die Taten und Untaten gutheißen oder tolerieren 
sollen. Auch fordert die Liebe nicht von uns, dass wir für alles Verständnis haben 
müssen. Aber wenn wir das Wissen haben, dass alles, was uns (und jedem anderen) 
widerfährt, was uns begegnet, einen Ursprung hat, dann wird uns auch klar, dass 
jede Ursache eine Auswirkung haben muss. Diese Begriffe, Ursache und Wirkung, 
haben wir schon einmal gehört, nicht wahr? Demnach hat das Tun und Handeln, das 
jeweilige Erleben, eine ganz individuelle Ursache von jedem Menschen, jeder Seele. 
Alles, was geschehen war und geschieht, ist aus dem freien Willen des Einzelnen 
entstanden. Da es niemandem möglich ist, in diesen freien Willen einzugreifen, ist 
die Hilfe, die wir sowohl Tätern als auch Opfern geben können, meist nur das Gebet.

Die Liebe und Güte unseres Himmlischen Vaters sind die eine Seite der Medaille; die 
Gegensatzkräften aber die andere, die böse Seite. Was ist damit gemeint? Es gibt 
leider noch recht viele Menschen und Seelen, die sich, wie bereits erwähnt, von dem 
Bösen beeinflussen lassen. Damit ist die ganze Bandbreite gemeint, die entsteht, 
wenn die Liebe und das Gewissen keine Rolle spielen. 

Sollte es uns wundern, dass eine zwischenzeitlich große Zahl der Menschheit nichts 
von Gott wissen will, ihm sogar sämtliche Katastrophen zurechnen? Stellen wir uns 
die Frage: Wie kommt das? Weshalb konnten und können die Kirchen Gott, unseren 
liebenden Vater, nicht als den Wahrhaftigen, der die vollkommene Liebe ist, den 
Menschen, den Gläubigen vermitteln? Lasst uns zunächst diese Ursachen betrach-
ten. 

Dazu nehmen wir, wie bereits zu Beginn unserer Reise, die Bibel in die Hand. Wir 
wissen zwischenzeitlich, wie diese entstanden ist. Wir wissen auch, dass die Bibel 
kein Protokoll der Geschehnisse ist. Die Kirchen lassen aber trotzdem nichts über die 
Bibel kommen, denn, so stellen die Glaubensgemeinschaften diese dar, sie sei 
schließlich das reine Gotteswort. Alles, was da geschrieben steht, darf nicht ange-
zweifelt werden. Wer aber mit der Herzenslogik in der Bibel liest, kann schnell fest-
stellen, was davon zur göttlichen Realität (der Liebe) gehört und was nicht. Die Bibel 
allein als Gotteswort zu bezeichnen und zu lehren, führt zwangsläufig in eine Sack-
gasse.

Dieser eingeschränkte Kirchen– und Bibelglaube ist vergleichbar mit einem großen 
Schiff, das vor Anker liegt. Das Schiff ist wohl aufgrund der Strömung, des Windes, 
der Wellen in Bewegung. Allerdings nur, soweit wie die Länge der Ankerkette es zu-
lässt. Die maximale Bewegungsfreiheit ist der Radius um den am Meeresboden fest-
sitzenden Anker. Ein Weiterkommen ist dadurch völlig unmöglich. Dass das Schiff im 
Zielhafen ankommt, wird unter diesen Umständen niemals möglich sein! 

Nun ist es an der Zeit, dass wir uns einer Tatsache stellen. Alle vom Himmlischen 
Vater gelegten Wege, die zu ihm führen, werden oft und mit erstaunlichem Erfolg von 

66



der Gegenseite torpediert. Dabei gilt es, sich darüber klar zu werden, dass der vom 
Vater gegeben freie Wille ausnahmslos für alle gilt; auch für die, die wir Gehilfen des 
Fürsten der Finsternis (Satan) nennen oder einfach als die Gegenseite bezeichnen. 
Aber, wie schon erwähnt, sie sind genauso Kinder Gottes, also unsere geistigen Ge-
schwister.

Höre ich da Protestrufe? Rufe, wie: "Ich lehne es ab, Terroristen, Mörder, Kinder-
schänder usw. als meine Geschwister zu bezeichnen oder gar anzuerkennen!" Bei 
allem Verständnis für diese ablehnende Haltung: Aber selbst in unserem aktuellen, ir-
dischen Leben können wir uns unsere leiblichen Geschwister nicht aussuchen. Wenn 
diese sich zum Beispiel solcher üblen Taten schuldig gemacht haben, bleiben sie 
trotzdem unsere leiblichen Geschwister. Diese Aufgaben, die wir in diesem Zusam-
menhang zu bewältigen haben, gehört mitunter zu den schwierigsten.

Es ist schon eine Weile her, da wir die letzte Reise unternommen haben. Um zu ver-
stehen, was wir in der letzten Zeit gehört haben, begeben wir uns wieder in die Lehr-
zeit von Jesus Christus und finden uns dort ein, wo er zu den Zuhörern Folgendes 
sagt:

„…Ihr habt gehört, dass gesagt ist: »Du sollst deinen Nächsten lieben« und deinen 
Feind hassen. Ich aber sage euch: Liebt eure Feinde und bittet für die, die euch ver-
folgen, auf dass ihr Kinder seid eures Vaters im Himmel. Denn er lässt seine Sonne 
aufgehen über Böse und Gute und lässt regnen über Gerechte und Ungerechte. 
Denn wenn ihr liebt, die euch lieben, was werdet ihr für Lohn haben? Tun nicht das-
selbe auch die Zöllner? Und wenn ihr nur zu euren Brüdern freundlich seid, was tut 
ihr Besonderes? Tun nicht dasselbe auch die Heiden? Darum sollt ihr vollkommen 
sein, wie euer himmlischer Vater vollkommen ist...“

In unserer Gegenwart angekommen stellen wir uns die Frage: Wieso unternimmt 
Gott, unser Himmlischer Vater, nichts gegen die Mörder, Terroristen, gegen das 
Böse? Er ist doch allmächtig! Ihm, als dem Schöpfer allen Seins, ist doch nichts un-
möglich. Und weshalb wünscht ER von uns, dass wir unsere Feinde, diejenigen, die 
Böses tun, lieben sollen, ihnen ihre Taten vergeben sollen? 

Auf diese Frage konnten die Kirchen bislang keine befriedigenden Antworten geben. 
Antworten wie diese: „…Wir haben keinen Einblick in den Ratschluss Gottes" oder 
"Das sind die Geheimnisse Gottes, die für uns unergründlich sind…“ führen zu einer 
immer größer werdenden Distanz der Gläubigen, die sich dann von Gott und der Kir-
che abwenden. Dabei ist die Antwort so einfach. Vielleicht sogar zu einfach für die 
theologisch geprägten Kirchenleute. 

Als Jesus zu seinen Zuhörern sagte, „Selig sind, die da geistlich arm sind; denn das 
Himmelreich ist ihr“, brachte er zum Ausdruck, dass die Lehre des Evangeliums (der 
Liebe) eine einfache ist. Wissenschaftliche, theologische Ausarbeitungen führen 
dazu, „den Wald vor lauter Bäumen nicht mehr zu sehen.“ Wissen zu schaffen be-
deutet hier, sich in ein immer komplizierteres Gefüge, weg von der Klarheit und Ein-
fachheit, zu bewegen. Dazu kommt noch, dass es für die meisten unmöglich ist ein-
zugestehen, den falschen Weg gegangen zu sein. Zurück zum Ausgangspunkt zu 
gehen und die richtige Abzweigung, den einfachen Weg (welcher interessanterweise 

67



in der Bibel als der schmale Weg bezeichnet wird) einzuschlagen, erfordert hohe Er-
kenntnis, Mut und einen festen Willen. 

Dass das Erkennen eigentlich gar nicht so schwierig sein sollte, können die beiden 
folgenden Beispiele verdeutlichen: Der Landwirt bereitet seinen Acker, um dann eine 
Aussaat hineinzugeben. 

Diese Arbeit tut er mit der Absicht, zu gegebener Zeit eine Ernte daraus zu erhalten. 
Welche Frucht dann geerntet wird, ist selbstverständlich abhängig von dem gelegten 
Samen, in welchem schon alles vorbereitet ist. War es ein Weizensamen, wird Wei-
zen geerntet. War es Rübensamen, werden hernach Rüben geerntet. Das Fazit lau-
tet: Der Aussaat folgt eine Ernte gemäß dem ausgesäten Samen. 

Das zweite Beispiel. Ein Autofahrer schaut, während er den PKW steuert, auf sein 
Smart-Phone und schreibt eine Nachricht an einen Freund. Dadurch abgelenkt, steu-
ert er den Wagen in den Gegenverkehr. Es kommt zu einem Frontalunfall. Der Fah-
rer des entgegenkommenden PKW wird dabei so schwer verletzt, dass er daran ver-
stirbt. Der Verursacher erleidet lebensgefährliche Verletzungen.

Bei dem ersten Beispiel ist für uns alle völlig logisch, dass, wenn der Landwirt Wei-
zen aussät, er keine Rüben ernten wird. Er sät das aus, was er später gerne ernten 
möchte. 

Bei dem zweiten Beispiel ist uns klar, dass es aufgrund der Entscheidung des Auto-
fahrers, während des Fahrens eine Nachricht zu schreiben und sich damit vom Ver-
kehr ablenken zu lassen, zu einem schweren und tödlichen Unfall gekommen ist. 
Sein Verhalten war die Ursache für die Auswirkung: ein schwerer und tödlicher Un-
fall. 

Die Ursache ist immer eine Aussaat, die früher oder später eine Auswirkung nach 
sich ziehen wird.

Was können wir aus den Beispielen lernen? Beide folgen einer einfachen Regel: „Ur-
sache und Wirkung“. Bei beiden Beispielen ist die Grundlage des Handelns der indi-
viduelle, eigene und freie Wille. Wenn dieses Prinzip verstanden wird, sind wir grund-
sätzlich bereit, unser Denken und Handeln so einzurichten, dass wir bei dem, was wir 
tun, schon überlegen, welche Auswirkung das haben wird. Ein Sprichwort fasst das 
zusammen: Bei allem, was Du tust und denkst, bedenke das Ende. 

Die beiden Beispiele sind in unserem irdischen Leben nachvollziehbare Ereignisse. 
Lasst uns das Thema „Ursache und Wirkung“ nun auf unsere geistige Ebene stellen. 
Wenn durch unser bewusstes oder unbewusstes Verhalten (unsere Aussaat) jeman-
den zu Schaden kommt, kann daraus keine schöne Frucht „der Liebe“ geerntet wer-
den. 

Der ausgesäten „Ursache“ wird eine dementsprechende Ernte – Wirkung – folgen. Ist 
uns aber auch bewusst, dass dies möglicherweise in unserer Vergangenheit (die ja 
weit zurück reicht) stattgefunden haben kann? Dass wir vielleicht heute eine Ernte 
einfahren müssen, die wir in früheren Zeiten ausgesät haben? 

68



Bei den allermeisten Glaubensgemeinschaften besteht in erster Linie folgende wichti-
ge Anordnung: Du musst an Gott, an die Sakramente, an die „von Gott“ gegebenen 
heilsnotwendigen Glaubensätze (Dogmen) glauben und diese verinnerlichen. Die 
zehn Gebote sind einzuhalten. Ohne diese gewissenhaft ausgeführte Anordnung ist 
es unmöglich, zu Gott zu kommen. 

Darüber hinaus ist es erforderlich, den durch die Kirche legitimierten Vermittlern und 
Botschaftern nachzufolgen. Es wird dir gesagt, dass im Leben Tiefen (schwere 
Krankheiten, schlimme Unfälle, Naturkatastrophen, Existenzängste usw.) dazu gehö-
ren, denn „Wen Gott liebt, den züchtigt er.“ Eine Erklärung, weshalb Gott das tun soll-
te, gibt es von der Kirche nicht. 

Jetzt, da unser Blickwinkel geweitet wurde, können wir verstehen, wie alles zusam-
menhängt. Die Auswirkungen haben alle eine Ursache. Die Ursache für unsere Ernte 
haben wir, jeder für sich, selbst gelegt (ausgesät). Natürlich ist es einfacher, Gott, un-
seren Himmlischer Vater, für nicht erklärbare Dinge in unserem Leben verantwortlich 
zu machen. Dass jeder Mensch, jede Seele zunächst an sich selbst zu „arbeiten“ hat, 
sollte uns nun deutlich geworden sein. Da wir unser Tun und Handeln selbst ent-
scheiden, müssen wir auch die Konsequenzen, die daraus entstehen, verantworten. 
Bevor wir einem anderen irgendeine Schuld zuweisen, ist es unserer Aufgabe, zuerst 
bei uns selbst darauf eine Antwort zu finden. 

Ich denke, wir sollten wieder einen Abstecher in die Vergangenheit unternehmen. 
Hören wir abermals einem Gespräch zu, das Jesus Christus mit den Jüngern führt.

„…Denn mit welcherlei Gericht ihr richtet, werdet ihr gerichtet werden; und mit wel-
cherlei Maß ihr messet, wird euch gemessen werden. Was siehst du aber den Split-
ter in deines Bruders Auge, und wirst nicht gewahr des Balkens in deinem Auge? 
Oder wie darfst du sagen zu deinem Bruder: Halt, ich will dir den Splitter aus deinem 
Auge ziehen, und siehe, ein Balken ist in deinem Auge…?“

Schnell wieder zurück in unsere Gegenwart. Vor über 2000 Jahren wurde den Men-
schen dieses Prinzip der Aussaat und Ernte, das Gesetz von Ursache und Wirkung, 
die Eigenverantwortlichkeit und des persönlichen Auf-sich-acht-gebens vermittelt. Al-
les, was wir bisher getan oder gelassen haben, ist in unserer Seele gespeichert. Man 
spricht dabei von der Seelenschuld. Wenn wir Gott als die Liebe betrachten, scheidet 
er von vornherein als Urheber meines Schicksals aus. Kein Vorgesetzter, kein Ehe-
partner, kein Betrüger, keine Kündigung, kein Verlust und vieles mehr kann ursäch-
lich für meine persönliche, schmerzvolle und schwierige Situation verantwortlich ge-
macht werden. Wenn uns etwas widerfährt, hat das einen Ursprung, eine Ursache. 
Kein Krieg, keine Katastrophe, nichts kann ohne Ursache über die Menschen herein-
brechen. Dass wir die Ursachen in vielen Fällen nicht kennen oder vielleicht ignorie-
ren, ändert nichts daran, dass es sie geben muss. Da wir uns meist nicht daran erin-
nern, was wir da so alles getan oder unterlassen haben, ist eine unmittelbare Aufar-
beitung der „Ursächlichkeiten“ nicht möglich. Aber das ist auch nicht erforderlich. 

Denn wir haben schon längst begriffen, dass die verinnerlichte Liebe, die zu einer tä-
tigen Liebe geworden ist, alles Vergangene auflösen wird. Das ist sozusagen die 

69



Gnade unseres Himmlischen Vaters, der die unendliche Liebe ist, und der uns in un-
seren Bemühungen unterstützt. Wenn wir IHN darum bitten. 

Jetzt sind wir auf einem ganz besonderen und sehr wichtigen Aussichtspunkt unserer 
Expedition angelangt. 

Weshalb sind wir hier auf dieser Erde? Die andere Frage: Wo komme ich her? wurde 
uns ja schon beantwortet. Wir dürfen feststellen, die Reinkarnation, also ein Wieder-
geborenwerden als Mensch, hat allein mit uns selbst, einem jeden Einzelnen zu tun. 
Erinnern wir uns noch einmal an das Beispiel der Grundschule (Kirche), wo bislang 
der Unterricht sehr begrenzt ist und inhaltlich immer wieder dasselbe vermittelt wird. 
Das Ganze, ohne die wichtigen Fragen zu beantworten. 

Und auch ohne konkrete Hinweise, wie wir zu einer immer größeren Erkenntnis 
gelangen, und wie wir an uns arbeiten können. Die „Kirchenschule“ vermittelt den 
Gläubigen, dass Gott bei jedem erfolgreichen Zeugungsakt eine neue Seele formt. 
Diese göttliche Seele sollte eigentlich demnach rein sein. Ist sie aber nicht. Denn 
durch den ersten Sündenfall von Adam und Eva, so die kirchliche Auffassung und 
Lehre, ist eine Erbschuld (Erbsünde) entstanden, die auf die nachfolgende 
Generationen der Menschheit übertragen wird. Die Kirche allein hat die Macht, durch 
die Taufe (eines der kirchlichen Sakramente) diese Schuld abzuwaschen, also zu 
neutralisieren. Die Menschen, die nicht getauft sind, behalten nach Auffassung der 
Kirche diese Erbschuld. Allein dadurch, so wird gelehrt, können jene Menschen nicht 
zu Gott kommen. 

Nach dem Tod soll es verschiedene Orte geben, wohin die Seele nach dem einmali-
gen irdischen Leben zu gehen hat. Da wird das Fegefeuer oder der Nimbus genannt, 
die Hölle oder im allerbesten Fall ein Raum nahe bei Gott. Alle müssen in dem jewei-
ligen Ort auf das Endgericht warten. Dieses Endgericht soll von Jesus Christus abge-
halten werden, der aus dem „Buch des Lebens“ einem jeden Einzelnen seine Taten 
oder Untaten vorhält. Dann wird gemäß Lehre der Kirche die „Spreu vom Weizen“ 
getrennt. Endgültig bedeutet das, für immer bei Gott zu sein oder für immer in der 
Hölle, auf ewig getrennt von Gott, ein qualvolles Leben zu fristen. So lehrt die Kirche 
das Evangelium Jesu Christi. 

Dabei ist das Evangelium so einfach und kann mit einem Satz beschrieben werden:

Liebe, und sonst nichts!

Nun bitte ich euch alle, die ihr mit mir dieser Expedition gefolgt seid, um Prüfung die-
ser genannten kirchlichen Lehre. Im Lichte der geschichtlich nachweisbaren Be-
schlüsse (Weichenstellungen) und der Verteidigung der „reinen Lehre“ über die Jahr-
hunderte hinweg mittels grausamer Folter und Ermordung vieler andersgläubigerer 
Menschen können wir nur eines feststellen: Das war und ist nicht der Wille Gottes! 

Wenn wir uns diese Erkenntnis erarbeitet haben, dann soll sie nicht dazu dienen, um 
der Institution Kirche und den für diese Institution arbeitenden Menschen Böses zu 
unterstellen. 

70



Es soll uns vielmehr bewusst machen, dass das Gute mit dem Bösen ringt und das 
Böse mit dem Guten. Aus ursprünglich guten Gedanken und Taten kann sehr schnell 
Gegenteiliges entstehen. Da sind nur ein paar Parameter zu verändern, und schon 
geht es in eine falsche Richtung. 

Ein Beispiel: Der Steuermann eines großen Schiffes gibt den zu fahrenden Kurs um 
ein Grad abweichend in die Zielsteuerung ein. Das Schiff wird niemals im Zielhafen 
ankommen: es sei denn, der Fehler wird erkannt und korrigiert. Mit dem Begriff 
„Standortbestimmung“ können alle etwas anfangen. Und genau diese Standortbe-
stimmung ist in unserem Leben notwendig; aber nicht einmal, sondern immer und im-
mer wieder. Diese Überprüfung hilft uns, unnötige Umwege auf unserem Lebensweg 
zu vermeiden. 

Aber lasst uns unserer Reise fortsetzen. Wir begeben uns wieder in die Zeit von Je-
sus Christus. Hört auf die Worte, die er soeben den gläubigen Jüngern sagt:

„…Sie werden den Bann über euch ausbreiten. Es kommt aber die Zeit, dass wer 
euch tötet, meinen wird, er tue damit Gott einen Dienst…“

Wie oft hat sich seine Weissagung bis heute bestätigt. Durch mangelhafte Erkenntnis 
und eingefahrene, fehlgeleitete Traditionen sind die Kirchen und Glaubensgemein-
schaften, bildlich gesprochen, nicht in der Lage, ein paar Schritte zurückzutreten und 
ihre Lehre mit der ursprünglichen Lehre Jesus Christus zu vergleichen. Es kann den 
Kirchen und Glaubensgemeinschaften nur empfohlen werden, die Heilige Schrift, die 
sie selbst als das Wort Gottes bezeichnen und verehren, mit dem Herzen zu lesen 
und nicht mit dem Verstand. Hören wir in diesem Zusammenhang eine weitere Aus-
sage Jesus Christus:

„…Ich habe euch noch viel zu sagen, aber ihr könntet es jetzt nicht ertragen (verste-
hen). Wenn aber jener, der Geist der Wahrheit kommen wird, der wird euch in alle 
Wahrheit leiten. Denn er wird nicht von sich selbst reden, sondern was er hören wird, 
wird er reden. Und was zukünftig ist, wird er euch verkündigen...“

Gewissenhaft wurde die Verkündigung aus dem Geist Gottes, der nichts anderes ist 
als unser Himmlischer Vater selbst, unterdrückt und zum Schweigen gebracht. Die 
Autorität der Kirche hat zu keiner Zeit akzeptiert, dass es Menschen gibt, die die 
Wahrheit aus Gott empfangen und verkündigen. Das ist leider auch heute noch so.

Propheten, Botschafter, Kundgaben hat man in die Zeit des Alten und Neuen Testa-
ments verbannt. Erst in den letzten 200 Jahren ist die Macht der Kirche insofern ein-
geschränkt worden, dass Kundgaben einzelner Menschen veröffentlicht wurden, 
ohne dass jene Botschafter zum Schweigen gebracht oder gar umgebracht wurden. 
Aber das haben wir ja schon während unserer Reisen erfahren.

Wir leben eigentlich schon seit über 2000 Jahren im Zeitalter des Heiligen Geistes, 
und Gottes Geist bricht sich Bahn an verschiedenen Orten der Erde, um sich seinen 
Kindern zu offenbaren. 

71



Wo immer Er Menschenseelen findet, die in Liebe und Reinheit Ihm ihr Herz öffnen 
und sich von Seinem Geist inspirieren lassen, tut Er sich kund. Bei den einen durch 
Sein Wort, bei anderen durch geistige Gesichte oder prophetische Träume, und an-
deren wiederum schenkt Er die Gabe der geistigen Heilung. 

Und trotzdem konnten sich die Botschaften nicht „flächendeckend“ ausbreiten. Frü-
her war das in erster Linie der kombinierten weltlichen mit der geistigen Macht ge-
schuldet (was für weltliche Herrscher und dem Klerus eine perfekte Steuerung der 
Menschheit bedeutete). Heute ist es so, dass die alten Pfründe mit der noch zur Ver-
fügung stehender Kraft und Macht gehalten und gesichert werden. Auf dieser Erde 
gibt es viele Religionsgemeinschaften, aber keine wird die Menschen vereinen oder 
bewirken, dass sie einander lieben. Es entsteht eine Leere, welche die Menschen in 
unserer Zeit fühlen. Das ist darauf zurückzuführen, dass das Geistwesen Hunger und 
Durst nach Vergeistigung hat. 

Die Riten und Traditionen genügen nicht mehr. Die Menschen sehnen sich danach, 
die Wahrheit über das Leben und die Wirklichkeit unseres Himmlischen Vaters und 
seine Schöpfung zu erfahren. 

Die Realität sieht so aus, dass Sonntag für Sonntag in Gemeindesälen, Kirchen und 
Kathedralen das „Wort Gottes“ und die Taten Jesus Christus gepredigt werden. Doch 
niemand ist innerlich bewegt, niemand spürt die Nähe und Wirksamkeit Gottes. Die 
meisten glauben einfach, dass die Wirkungskraft des Wortes Christi und die vorgefer-
tigten Gebete (Litaneien) Erlösung bieten.

Zu tadeln sind alle, die einen blinden Glauben predigen, einen Glauben ohne Er-
kenntnis, einen Glauben, der mit Ängsten und Aberglauben versehen wird. 

Millionen von Menschen nennen sich Christen, doch in der Mehrzahl kennen sie die 
Lehre Christi nicht. Sie behaupten zwar, all die Werke zu lieben, die Jesus Christus 
als Mensch tat. Aber in ihrer Art zu glauben, zu denken und Dinge zu betrachten be-
weisen sie, dass sie den Wesenskern der Lehre nicht verstanden haben. Würden die 
Menschen den Sinngehalt der Worte und des Wesens Christi suchen, wäre eine Fül-
le an Erkenntnissen die Folge. 

Bevor wir uns weiter mit der Frage über den Sinn unseres irdischen Lebens intensiv 
beschäftigen, schauen wir noch einmal zu Jesus Christus. Wir reisen in einem Au-
genblick zu ihm und hören gerade noch, was er seinen Jüngern sagt, während jene 
ihm ein Gebäude, den Tempel zu Jerusalem, zeigen.

„…Sehet Ihr nicht das alles? Wahrlich ich sage euch: Es wird hier nicht ein Stein auf 
dem anderen bleiben, der nicht zerbrochen werde...“ 

Die Jünger fragen ihn darauf, wann dieses geschehen soll. Die Antwort darauf ist 
nicht die erwartete, als er sagt:

„…Sehet zu, dass euch nicht jemand verführe. Denn es werden viele kommen unter 
meinem Namen und sagen: „…Ich bin Christus“ und werden viele verführen…“

72



Der Tempel in Jerusalem, welcher als Gotteshaus betrachtet wurde, ist tatsächlich im 
Jahr 70 n. Chr. im Jüdischen Krieg von den Römern völlig zerstört worden.

Jesus Christus hatte während seiner Zeit überwiegend entweder in Wohnungen oder 
in der Natur, gelegentlich auch auf öffentlichen Plätzen gelehrt. Er sah schon lange 
voraus, dass der Tempel zerstört werden wird und sprach mit keinem Wort davon, 
dass dieses Bauwerk unbedingt wieder erstellt werden muss. Von der künftigen Er-
stellung weiterer Kirchengebäude war nie die Rede. Die ersten Christen haben sich 
auch nach dem irdischen Tod von Jesus Christus an Orten wie ihr Lehrer versam-
melt. Diejenigen, die sich getroffen haben, kamen in kleineren Kreisen zusammen 
und freuten sich untereinander. Diese Versammlungen waren weder organisiert noch 
ritualisiert. Man hat zusammen gegessen und getrunken. Es wurde gelacht und ge-
weint. Man hatte gegenseitigen Anteil untereinander. Dabei wurden Gespräche ge-
führt. Das Zusammenleben war geprägt von Jesus Christus und seinem übermittel-
ten Evangelium – der Liebe. 

Es wurde erkannt, dass das „Haus Gottes“ kein Gebäude im irdischen Sinn ist. Viel-
mehr war klargeworden, dass der Tempel Gottes in einem jeden einzelnen Mensch 
und und jeder Seele ist. 

Die Verführung, insbesondere im Zusammenhang mit dem Tempel Gottes, von der 
Jesus Christus sprach, schritt voran; denn nach und nach ab dem 3. Jahrhundert n. 
Chr. wurden Gebäude errichtet, die zunächst als einfache Versammlungsstätten 
dienten. Schnell wurde von der neu gegründeten allgemeinen und katholischen Kir-
che verordnet, dass ein schlichtes und einfaches Gebäude nicht der Größe und All-
macht Gottes gerecht werden würde. Dementsprechend wurden riesige Kirchenge-
bäude gebaut, die wie folgt bezeichnet wurden: Kathedrale, Münster, Basilika, Dom, 
Stiftskirche, Pfarrkirche und so weiter. Die Ausschmückungen dieser Kirchen wurden 
später mit großem Aufwand sehr kunstvoll gestaltet. Von göttlicher Demut und Be-
scheidenheit war nichts mehr zu finden. Das, was wir heute noch an schönen Kir-
chengebäuden und deren kunstvolle Ausschmückung bestaunen, hat für sehr viele 
Menschen im Lauf der Jahrhunderte sehr viel Leid gebracht. Das einfache Volk 
musste Fronarbeit leisten und vielfach den finanziellen Aufwand stemmen. 

Doch die Botschaft Jesu Christi hingegen war, wie wir wissen, eine ganz andere. Er 
sprach zu seinen Jüngern:

„…Wo sich zwei oder drei in meinem Namen versammeln, da bin ich mitten unter Ih-
nen…“

Jetzt ist es wieder an der Zeit, ein Reise in die Vergangenheit zu unternehmen. Wir 
treffen rechtzeitig zu einem Gespräch ein, das Jesus Christus mit einer Frau, die aus 
Samarien stammt, führt. Lasst uns aufmerksam zuhören.

Die Frau sagte zu ihm: „..Herr, ich sehe, dass du ein Prophet bist. Unsere Väter ha-
ben auf diesem Berg Gott angebetet; ihr aber sagt, in Jerusalem sei die Stätte, wo 
man anbeten muss…“ Jesus sprach zu ihr: „..Glaube mir, Frau, die Stunde kommt, 
zu der ihr weder auf diesem Berg noch in Jerusalem den Vater anbeten werdet. Ihr 
betet an, was ihr nicht kennt, wir beten an, was wir kennen. Aber die Stunde kommt 

73



und sie ist schon da, zu der die wahren Beter den Vater anbeten werden im Geist 
und in der Wahrheit; denn so will der Vater angebetet werden. Gott ist Geist und alle, 
die ihn anbeten, müssen im Geist und in der Wahrheit anbeten…“

Das war ein kurzer, aber informativer Abstecher in die Vergangenheit.

Wie wir zwischenzeitlich wissen, haben die ersten Christen nach dem irdischen Tod 
von Jesus das so erfasst und gelebt. Da wurden keine Kirchengebäude erstellt, kein 
Tempel war vonnöten. Denn jenen war vollkommen klar, dass der Himmlische Vater 
in jedem Einzelnen wohnt, ja überall gegenwärtig ist. Dazu braucht es kein Kir-
chengebäude, um IHM nahezusein und mit Ihm zu sprechen. Das Gespräch mit IHM 
ist nichts anderes als das Gebet. Als aber dann ab dem 3. Jahrhundert n. Chr. Kir-
chen gebaut wurden, war es erforderlich, dafür Bischöfe (Übersetzt: Aufseher, Vor-
steher), Priester usw. einzusetzen. Bald wurden Hierarchien geschaffen, das Papst-
tum wurde gegründet. Von Beginn an gab es Streitereien um Auslegung und Ansich-
ten der Jesuslehre. Die weltliche Macht wurde mit der sogenannten geistigen Macht 
verschmelzt. 

Nun aber, wie versprochen, wollen wir uns mit der Frage beschäftigen: Weshalb bin 
ich hier auf dieser Erde? Während unserer Expedition konnten wir zwei wichtige Din-
ge in Erfahrung bringen: Zum einen wurde uns klar, dass wir von unserem Himmli-
schen Vater als ein Geistwesen geschaffen wurden; dies vor einer für uns Menschen 
unvorstellbaren langen Zeit. Mit unserem vom Himmlischen Vater empfangenen frei-
en Willen haben wir uns von IHM entfernt. Ein großer Teil der Seelengeschwister (so 
wollen wir uns nennen) hatten sich von Gott, unserem Himmlischen Vater, abgewen-
det und sich Geistwesen, die gegen die Liebe agierten, angeschlossen. 

Jener Aufrührer und Anführer „Satan", der eine große Anziehungskraft und einen 
großen Einfluss auf die Seelen hatte und noch immer hat, möchte sich bis heute 
nicht geschlagen geben und schart unentwegt immer noch für sein Wirken empfängli-
che Seelen und Menschen um sich. Die Auswirkungen können wir in der Vergangen-
heit, aber auch in der Gegenwart sehen und erleben. Diese Verirrungen der Men-
schen und Seelen führen zu dem uns bekannten falschen Handeln in aller Ausprä-
gung vom Vergehen bis zur furchtbarsten Straftat. Die Liebe wird als Feind ausge-
schlossen. 

Die weitere Erkenntnis ist die, dass unsere Geistseele in einen neugeborenen Men-
schen inkarnieren kann. Und dies auch mehrmals möglich ist (Reinkarnation). Wes-
halb wir das tun können und wollen, liegt eigentlich auf der Hand. Wir konnten auf 
unserer bisherigen Expedition die Bereiche (Wohnungen) der jenseitigen Welt ken-
nenlernen und wissen darum, dass uns dort alles, was der Mensch, die Geistseele, 
getan oder gelassen hat, persönlich und schonungslos vor Augen geführt wird. Die 
von den Kirchen propagierte „Hölle“ gibt es so nicht. Allerdings werden alle Seelen-
geschwister aufgrund ihres Wandels im Diesseits und im Jenseits in die dafür ent-
sprechende Bereiche gehen müssen. Wir kennen mittlerweile die lichten Bereiche 
und die dunkleren Bereiche. Die Seelen, die zu den letzteren gehen müssen, haben 
es sehr viel schwerer, eine persönliche Änderung ihres Zustandes herbeizuführen 
und sind auf fremde Hilfe, konkret Gebete, angewiesen. 

74



Im Bereich unserer irdischen Welt hingegen ist das viel einfacher – eigentlich. Derje-
nige, der sich aufmacht und auf die Erde inkarnieren möchte, kennt ganz genau sei-
ne eigenen Fehler und Schwächen. Er kennt die vorhandene Seelenlast, die über ei-
nen langen Zeitraum entstanden ist und vielleicht auch schon zum großen Teil neu-
tralisiert werden konnte. 

Die meisten, die wieder auf diese Erde inkarnieren, haben die Absicht, jeweilige Feh-
ler, also vorhandenes Fehlverhalten, zu korrigieren. Deshalb findet insofern eine Vor-
bereitung statt, um die nötige Lernaufgabe zu bestimmen. Jede Seele entwirft, bevor 
sie wieder in die materielle Welt kommt, einen Plan, den sie während des kommen-
den Lebens auszuführen beabsichtigt. Manchmal geht der Mensch bzw. die Geist-
seele leicht und mit Freude durch diese Lektionen. Es kommt jedoch auch vor, dass 
die Aufgaben sehr schwierig sind. Weitere Reinkarnationen sind erforderlich.

Nach der Inkarnation in einen neugeborenen Menschen ist das unmittelbare Wissen 
um die geistige Welt und um den persönlichen Seelenzustand meist nicht mehr wahr-
nehmbar. Allerdings bringt die inkarnierte Seele alle ihre Fähigkeiten mit, die erfor-
derlich sind, um dieses Leben zu meistern. Diese entfalten sich dann im Lauf des ir-
dischen Lebens. 

Das erklärt auch, dass bereits sehr junge Menschen und auch Kinder Fähigkeiten, 
die sie nicht im aktuellen irdischen Leben vermittelt bekamen, entwickeln. Dazu gibt 
es einige Beispiele in der Mathematik oder Musik. 

Damit wir uns in der irdischen Welt zurechtfinden, hat unser Himmlischer Vater allen 
seinen Kindern ein Gewissen mitgegeben, das uns als Richtschnur und Mahner auf 
unserem Lebensweg dienen soll. Es versetzt uns in die Lage, das Gute vom Bösen 
zu unterscheiden, von dem, was Recht und was Unrecht ist. Es ist aber auch ein 
Spiegel, in welchem wir uns selbst betrachten können. Da wird alles sichtbar, ob wir 
versuchen, uns selbst zu täuschen, oder ob wir unseren Nächsten betrügen. 

Eine Einschränkung dieses uns verliehenen Gewissens ist nicht möglich. Allerdings 
ist auch hier wieder unsere Entscheidung, nämlich unser freier Wille, ausschlagge-
bend, ob wir unserem Gewissen Gehör verschaffen oder einfach darüber hinwegge-
hen, so als würden wir beispielsweise bewusst eine rote Ampel übertreten. 

Sind damit die Fragen, wozu wir auf der Erde sind, und was unsere Aufgabe, unser 
Lebensplan ist, beantwortet? 

Im Anschluss könnte schon die nächste Frage lauten: Wie oft muss ich auf die Erde 
kommen (inkarnieren), und wie oft war ich schon hier? Die Antwort darauf ist recht 
einfach: Unsere „Erdenschule“ werden wir so lange besuchen, bis das, was unser 
Himmlischer Vater uns ursprünglich mitgegeben hat - nämlich das vollkommene Wis-
sen und die tätige Liebe - verstanden und umgesetzt wurde. Aber keine Sorge, das 
bedeutet nicht, dass wir da schon vollkommen sein müssen. Denn das werden wir 
als Menschen nicht werden. In der Welt des Geistes, fern von dem materiellen Le-
ben, sind die „Weiterbildungsmaßnahmen“ für jeden Einzelnen schon vorbereitet. Die 
endgültige Rückkehr zu unserem Himmlischen Vater, also in sein Reich, wird dann 

75



erfolgen, wenn wir wieder in den vormaligen Zustand – die vollkommene Liebe – ge-
kommen sind. 

Dass die Rückkehr für alle Menschen und Seelengeschwister ohne Ausnahme statt-
findet, ist keine Frage. Den Zeitpunkt kann grundsätzlich jeder selbst bestimmen - je 
nachdem, ob wir uns von unserem Himmlischen Vater führen und leiten lassen, oder 
ob wir uns noch immer von unseren Fähigkeiten nebst vermeintlichem Wissen trei-
ben lassen. Unser Heimweg kann demnach relativ kurz sein, oder sich aufgrund vie-
ler Umwege – die sich durch unseren Willen ergeben können – noch in die Länge 
ziehen. 

Eines soll uns aber auch bewusst gemacht werden. Nicht alle Menschen und Seelen, 
die über diese Erde gegangen sind und gehen, haben diesen Weg zur persönlichen 
„Läuterung“ auf sich genommen. Es sind auch einige Seelengeschwister darunter, 
die einen Liebesdienst aus der Tiefe ihres Herzens ihren Mitgeschwistern gegenüber 
erbringen wollen. Diese Seelengeschwister benötigen einen Erdenaufenthalt und da-
mit die Erfüllung der notwendigen Aufgaben nicht mehr. Jene sind bereits in der voll-
kommenen Liebe. Die Motivation, auf die Erde zu kommen und nochmals zu inkar-
nieren, liegt alleine in der Unterstützung und Hilfe sowie der liebevollen Anleitung zur 
allumfassenden Liebe zum Vater, zum Nächsten und zu sich selbst. 

Wenn wir ganz aufmerksam die Menschen um uns herum beobachten, können wir 
vielleicht feststellen, den einen oder anderen jener Friedensboten bereits zu kennen 
oder kennengelernt zu haben. 

Die Inkarnation ist aber nicht nur den „Guten“ vorbehalten. Auch böse Kräfte suchen 
unentwegt, durch die Inkarnation Unfrieden und Chaos zu streuen, so wie diese das 
auch gegenwärtig in der Welt des Geistes tun. Daraus entsteht wiederum für uns, die 
wir uns bemühen, die Liebe zu leben, eine besondere Herausforderung. Erinnern wir 
uns, als wir vor einiger Zeit einer Rede von Jesus Christus an die damaligen Zuhörer 
beiwohnten? Er sprach:

„Ihr habt gehört, dass gesagt ist: Du sollst deinen Nächsten lieben und deinen Feind 
hassen. Ich aber sage euch: Liebt eure Feinde und bittet für die, die euch verfolgen, 
damit ihr Kinder seid eures Vaters im Himmel. Denn er lässt seine Sonne aufgehen 
über Böse und Gute und lässt regnen über Gerechte und Ungerechte. Darum sollt ihr 
vollkommen sein, wie euer Vater im Himmel vollkommen ist.

Wenn wir uns nun darüber im Klaren geworden sind, dass alle Menschen und Seelen 
ohne Ausnahme Geschöpfe und Kinder Gottes sind – also unsere Geschwister –, 
dann sollten sich unser Leben und unser Verhalten jenen gegenüber von Grund auf 
ändern. Das ist eine wahrhaft schwierige und große Aufgabe, aber mit der Hilfe un-
seres Himmlischen Vaters machbar. 

Wer nun die Frage stellt, weshalb Gott, unser Vater, jenen bösen Kräften keinen Ein-
halt gebietet, dem sei nochmals Folgendes in Erinnerung gerufen. Der freie Wille ei-
nes jeden Einzelnen ist die persönliche Instanz, die darüber entscheidet, was getan 
oder was gelassen wird. Gott, unser Vater, könnte mit einem Wort alle seine Kinder 
in gute und liebevolle Geschöpfe verwandeln. Aber das ist nicht das von Ihm ge-

76



steckte Ziel. Seine Kinder sollen frei und ohne Gewalt, allein durch das eigene Wol-
len, Seine Liebe erfassen und umfassen. Dazu lässt er einem jeden nicht nur die be-
nötigte Zeit, sondern gibt unablässig Hilfestellung allen, die aus freien Stücken seine 
Hilfe wollen und anfordern. 

Auf unserem irdischen Lebensweg sollen uns, wenn möglich, alle unsere selbst auf-
erlegten und notwendigen Aufgaben deutlich werden. Auch wenn wir mal in eine 
„Sackgasse“ gelangt sind, dürfen wir nicht verzweifeln. Bestimmte Hilfsmittel können 
uns vor dem einen oder anderen Problem schützen. Zunächst sind das unsere Ge-
danken. 

Diese sind der Urheber aller Taten. Wer gut und weise denkt, der ist gut und weise. 
Wer böse denkt und Abgründe mit Freuden betrachtet, wird Böses tun und Abgründe 
als einen geselligen Ort empfinden. Alles Unheil, aber auch aller Segen, kommt zu-
nächst aus den Gedanken. Man stelle sich vor, Gedanken sind wie ein Lauffeuer. Sie 
können sich um die Erde herum ausbreiten, wenn diese stark und oft genug gedacht 
werden. Dies gilt für Gedanken des Friedens, der Liebe und der Freiheit genauso wie 
für Gedanken des Hasses, der Missgunst und des Krieges. Beide Arten von Gedan-
ken können sehr starke Energiewellen auslösen, die viele Menschen erreichen.

Aus dem Talmud, der Sammlung der Gesetze und religiösen Überlieferungen des Ju-
dentums nach der Babylonischen Gefangenschaft, ist folgende Weisheit überliefert:

Achte auf deine Gedanken,

denn sie werden Worte, achte auf

deine Worte, denn sie werden 

Handlungen, achte auf deine 

Handlungen, den sie werden 

Gewohnheiten, achte auf deine

Gewohnheiten, denn sie werden 

dein Charakter, achte auf deinen 

Charakter, denn er wird dein Schicksal!

Ein weiteres Werkzeug ist das Bewusstsein um die persönliche Verantwortung des 
eigenen Lebens. Das gilt sowohl für das materielle als auch für das geistige, imma-
teriellen Leben. Fehlt dieses Bewusstsein, dann ist zwangläufig Orientierungslosig-
keit die Folge. Daraus resultiert eine gewisse Lebensleere oder Übersättigung des 
Lebens. Wünsche, die man sich erfüllt, werden in immer kürzeren Abständen unin-
teressant. Also ist man getrieben, etwas Neues, Erbaulicheres zu suchen. Aber auch 
das führt zu keiner dauerhaften Befriedigung. Man wird dadurch zu einem Getriebe-
nen.

77



Das vielleicht schon vorhandene geistige Wissen bleibt auf der Strecke. Denn die 
Jagd nach dem „Neuen“ nimmt alle Zeit in Anspruch. Die Ursache dessen, nämlich 
die dunklen und bösen satanischen Kräfte, wären in diesem Stadium oft nur mit Hilfe 
von außen zu identifizieren. Diese Kräfte können uns aber nur dann beeinflussen, 
wenn wir das zulassen.

Damit sind wir bei einem der wichtigsten Werkzeuge: Unser eigener Wille. Eigentlich 
nichts Neues, oder? Wir haben uns während unserer Expedition schon oft damit be-
schäftigt und sind uns darüber einig geworden. 

Und trotzdem stoßen wir bei all unserem Tun wieder darauf. Erinnern wir uns „Segen 
oder Fluch.“ Wir haben es in unserer Hand, in welche Richtung unser Leben sich be-
wegen soll. Das wichtigste Werkzeug ist die Hilfe und Unterstützung unseres Himmli-
schen Vaters. Uns muss allerdings klar sein, dass diese Hilfe kein Automatismus dar-
stellt. Wenn wir Ihn nicht um Seine Hilfe bitten, wird Er keine Hilfe geben. Das hat 
nichts mit dem Unwillen unseres Vater zu tun, sondern wiederum mit unserem eige-
nen Willen, der vom Himmlischen Vater uns gegeben ist, und den Er absolut gewährt 
und respektiert. Wenn wir Ihn nicht um Hilfe bitten und wir uns auf unsere eigenen 
Fähigkeiten verlassen wollen, dann wird Er unseren Willen akzeptieren. Wenn wir Ihn 
aber im Gebet bitten, uns zu helfen und uns beizustehen, dann wird Er das ohne 
Umschweife sofort tun. 

Nun könnten wir eigentlich unsere Expedition in die Unendlichkeit beenden. Das von 
uns gesteckte Ziel wurde erreicht, die nachfolgenden Fragen beantwortet. 

Die geistige und materielle Schöpfung verstehen lernen

und das göttliche Geheimnis zu entschlüsseln,

sowie folgende Fragen beantwortet zu bekommen:

Wer bin ich, weshalb bin ich hier?

Wo komme ich her, wo werde ich hingehen?

Was geschieht mit mir, wenn ich diese Welt verlasse?

Allerdings wäre ich ein schlechter Expeditionsleiter, der seine Mannschaft einfach so 
wieder entlässt, ohne konkrete Hinweise zu geben, wie wir mit der Hilfe unseres 
Himmlischen Vaters schon in unserem irdischen Leben an uns selbst etwas verän-
dern können. Der Grund unsere Expedition in die Unendlichkeit zu unternehmen war, 
dass wir Unbekanntes erforschen wollten. Aber was würde es nützen, wenn wir uns 
das „Unbekannte“ erschlossen haben, aber nichts daraus lernen würden; lernen im 
Sinne, die Möglichkeit zu erkennen, das „erschlossene Wissen“ für jeden Einzelnen 
persönlich anwenden zu können. 

78



Ein Sprichwort sagt: Hilf dir selbst, dann hilft dir Gott.

Für den einen oder anderen mag das abgedroschen oder womöglich ketzerisch klin-
gen. Aber da steckt viel mehr drin, als es zunächst den Anschein hat. Die Kirchen 
und Glaubensgemeinschaften haben es bis heute nicht verstanden, den Gläubigen, 
ja allen Menschen ein probates Mittel an die Hand zu geben, um mehr und mehr in 
das Wesen unseres Himmlischen Vaters, in das Wesen der Liebe, hineinwachsen zu 
können. Dass das nicht mit sakramentalen Handlungen, Predigten – deren Inhalt oft 
das Tagesgeschehen in unserer Welt abbilden -, mit dem Wissen um die jeweiligen 
Glaubensvorschriften (Dogmen) und deren Einhaltung und so weiter einhergeht, ha-
ben wir verstanden. 

Aber was kann ich persönlich tun, um meinem Himmlischen Vater immer näherzu-
kommen, um meine Lebensreise zur Liebe bewusst zu gestalten? Welche Mittel ste-
hen mir dazu zur Verfügung?

Dieses wollen wir nun gemeinsam beleuchten. Möglicherweise hat der eine oder an-
dere diese Frage schon in seinem Arbeitsbuch eingetragen.

Die Antwort auf die Frage, welches Mittel mir zur Verfügung steht, lautet: 

„Innere Arbeit“

So unscheinbar diese zwei Worte auch sein mögen, die Ausführung dieser Tätigkeit 
wird jedem Menschen ungeahnte und weite, geistige Horizonte erschließen.

Mit dem Wissen um die göttlich-geistige Gesetzmäßigkeit der Anziehung bzw. Absto-
ßung wird verständlich, warum es vor Äonen zum Fall, dem sogenannten „Engel-
sturz“, kam (von dem die Bibel an wenigen Stellen in Ansätzen berichtet), ja kommen 
musste: Weil durch gegensätzliches, also gegen das Liebesgebot gerichtetes Emp-
finden und Handeln ein weiterer Verbleib derjenigen Geistwesen in den reinen Him-
meln nicht möglich war. 

Die trotz aller Aufklärung und Handreichung durch die göttliche Geduld uneinsichti-
gen Engel stießen sich schließlich selbst ab, sie „fielen“ ‒ weil sie ihr gegen Gott ge-
richtetes Verhalten nicht einsehen wollten ‒ über unvorstellbar lange Zeiträume in 
sich immer mehr verdichtende Bereiche, deren tiefster, am stärksten verdichteter 
Punkt schließlich das materielle Universum bildete. Unsere Erde ist, was die vom 
Gottesgeist eingeleitete Rückführung alles Gefallenen betrifft, aus dieser Sicht der 
„Mittelpunkt“ der materiellen Schöpfung. 

Hier ist die große Lebensschule entsprechend dem Schöpferwillen entstanden, die 
allen Seelen die Möglichkeit eröffnet, zu lernen, zu reifen, sich weiterzuentwickeln, 
um nach dem Ablegen des Körpers ‒ entsprechend dem Gesetz der Anziehung ‒ 
höhere, lichtere feinstoffliche Welten zu erreichen, die ihnen dann für eine Weile 
neue Heimat sein werden.

79



Unser Ziel ist unser Ausgangspunkt

Unser aller Ziel ist also unsere ursprüngliche Heimat, die ein jeder von uns ‒ aus un-
terschiedlichen Gründen ‒ einmal verlassen hat. Ob dies durch den Fall geschah 
oder durch die freiwillige Übernahme einer dienenden Aufgabe, spielt insofern keine 
Rolle, als alle Seelen, die sich hier inkarnieren, den gleichen Bedingungen unterlie-
gen. Es gibt keine Bevorzugung, auch nicht derjenigen, die aus Liebe zu ihren Brü-
dern und Schwestern inkarniert sind, um ihnen auf ihrem Lebensweg zu helfen. Aus-
schlaggebend für die Stärke einer Seele bzw. für die Seelenkraft eines Menschen ist 
einzig und allein das mehr oder weniger erschlossene Bewusstsein, das in diese In-
karnation mitgebracht wird, das das Resultat der Entscheidungen und Bemühungen 
in früheren Leben darstellt, und das im Laufe eines neuen Lebens ergänzt (oder 
auch gemindert) wird durch entsprechendes Denken, Reden und Tun.

„Wie der Baum fällt, so bleibt er liegen“, besagt ein Sprichwort und meint damit, dass 
das Bewusstsein eines Menschen am Ende seines Lebens, also beim Übergang in 
feinstofflichere Bereiche, entscheidet, in welche jenseitige Sphäre seine Seele geht ‒ 
gemäß der Gesetzmäßigkeit der geistigen Anziehung.

Wer also höhere Welten als seinen künftigen Aufenthaltsort anstrebt, wird dies in al-
lererster Linie dadurch erreichen, dass er sich am Ende seines irdischen Daseins 
auch ein höheres Bewusstsein „erarbeitet“ hat, das ihn den entsprechenden Weiten 
und freien, feinstofflichen Ebenen zustreben lässt.

Daraus resultiert: „Wer schließlich wieder in den Himmel eintreten will, muss den 
Himmel in sich tragen“ ‒ eine Wahrheit und Weisheit, die allen Mystikern und Er-
leuchteten, allen Wissenden und geistigen Lehrern zu allen Zeiten bekannt war. 

Meister Eckehart (1260 – 1328) hat dies mit seinen Worten folgendermaßen ausge-
drückt: „Mensch, bleibe doch nicht Mensch! Du musst zum Höchsten kommen. Die 
Gottheit hat seit je nur Götter angenommen!“ Dass dieses angestrebte Ziel dennoch 
nicht unbedingt von jedem, der sein irdisches Verhalten darauf abgestimmt hat, „auf 
Anhieb“ erreicht wird, sollte niemanden verunsichern, betrüben noch nachlässig wer-
den lassen. Nichts ist verloren für denjenigen, der sich ernstlich zu Lebzeiten be-
müht!

Der freie Wille steht über allem

Jegliches Bemühen, ganz gleich auf welchem Gebiet, ist immer damit verbunden, 
dass sich ein Zustand zum Besseren hin verändert, dass eine Entwicklung stattfindet. 
Das ist auch auf geistigem Gebiet nicht anders. Wie sollte auch ein Seelenzustand, 
ein Bewusstsein, eine andere, höhere Schwingung annehmen, wenn nicht dadurch, 
dass eine Veränderung stattgefunden hat. Diese Veränderung jedoch kann immer 
nur eine freiwillige sein, weil Gott niemals etwas von uns fordert, etwas verbietet oder 
anordnet, sondern weil Er immer und unter allen Umständen unseren freien Willen 
respektiert, den Er uns ‒ allen Seinen Geschöpfen ‒ als schönstes Geschenk ge-
macht hat. Wir sind also aufgerufen, aus Liebe und Sehnsucht zu Ihm, unserem Ur-
sprung, unserer Heimat und Lebensquelle, die Entscheidung zu treffen, an uns zu 

80



„arbeiten“, um schließlich zurückkehren zu können wie der verlorene Sohn im Gleich-
nis Jesu.

Damit es niemanden erschreckt: Bei dieser Arbeit werden wir nicht nur begleitet, son-
dern auf vielfältige Weise unterstützt, wo und wann immer dies möglich ist.

Wer ist der Begleiter eines jeden Menschen? Es ist die dem Menschen innewohnen-
de Liebekraft Christi, von der leider die meisten Menschen nichts wissen. Ansonsten 
würden die unzähligen Gebete und Bitten um Hilfe, Beistand und Trost nicht „himmel-
wärts“ geschickt, sondern der Mensch würde sich in der Erkenntnis der unmittelbaren 
Verbindung zu seiner göttlichen Lebensquelle nach innen wenden und sich im Be-
wusstsein der Christuskraft in ihm ‒ die nur auf die Hinwendung und Hingabe des 
Menschen wartet ‒ dieser Liebekraft bedienen.

Ungeahnte Möglichkeiten stehen uns Menschen offen, mit göttlicher Hilfe eine Verän-
derung unseres inneren Menschen vorzunehmen, die tief bis in den Seelengrund hin-
einreicht. Es geht also nicht darum, eine negative menschliche Eigenschaft zu ka-
schieren, zu kontrollieren oder an der Oberfläche zu verändern. 

Dies bringt absolut nichts, weil dann „der Baum, wenn er fällt“, sich mit seinem alten, 
wahren Gesicht konfrontiert sieht. Die Veränderungen, die gemeint sind, und zu de-
nen zu allen Zeiten die Ansprachen Gottes aufgerufen haben, bringen neue Verhal-
tensweisen hervor oder auch ‒ je nach Betrachtungsweise ‒ die ursprünglichen, weil 
diese schon seid Ewigkeiten in der Tiefe unserer Geistseele angelegt sind. Es sind 
„Handlungsmuster“, die nicht nur mit dem Gebot der Gottes- und Nächstenliebe über-
einstimmen, sondern die das Gesetz selbst darstellen. Um diese Maßstäbe leben zu 
können, müssen aber negative Charaktereigenschaften durch positive schrittweise 
„eingeübt“ und somit erlernt und ersetzt werden.

Auf diese Weise vollzieht sich eine Wandlung im Inneren des Menschen, die mehr 
und mehr nach außen strahlt und von seiner Umgebung wahrgenommen wird.

Ohne Selbsterkenntnis keine wirkliche Wandlung

Eine grundlegende Veränderung erfordert eine Entscheidung des Menschen im Sin-
ne der Liebe. Der freie Wille bedingt das Erkennen dessen, was als änderungsnot-
wenig gesehen wird. In Kurzform: ohne Selbsterkenntnis keine dauerhafte, tief grei-
fende Wandlung.

Der Geist Gottes weist uns auf die unzähligen Möglichkeiten hin, die der Alltag dem 
bietet, der sich kennenlernen möchte; aber Er warnt auch vor Fallstricken und „Er-
kenntnis-Wegen“, die die Seelen nicht berühren, sondern allenfalls etwas verdrängen 
und zudecken. Selbsterkenntnis, wie wir sie verstehen, ist etwas anderes als das Be-
merken eines falschen Verhaltens. Selbsterkenntnis als Voraussetzung für eine gute 
Innere Arbeit beginnt dort, wo sich der Betroffene fragt, was ihn bewogen hat, so 
oder so zu handeln, dies oder jenes trotz guter Vorsätze zu unterlassen, oder was 
ihn ‒ bewusst oder unbewußt ‒ veranlasst, immer wieder in alte Gewohnheiten zu 
verfallen. Die Liebe Gottes hilft ihm dann, bei seinem Erkenntnisprozeß in dem Maße 

81



und Umfang fündig zu werden, wie es die Situation und die Schwere eines Problems 
oder einer Schwierigkeit erfordert.

Sehr viele Menschen haben gewiss die Absicht, ihr Verhalten in Situationen, in de-
nen sie bisher „automatisch“ gemäß ihrer bisherigen Programme reagiert haben, zu 
ändern. Dennoch stoßen sie trotz bester Absichten und vieler Bitten und Gebete an 
ihre Grenzen, handeln „wieder einmal nach alten Mustern“ ‒ und bleiben schließlich 
mangels Aussichten, dass sich das jemals ändern könnte, die Alten.

Mit der Erkenntnis, etwas verändern zu „müssen“ und der Entscheidung, dies 
unter Einbeziehung der göttlichen Kraft aus freien Stücken heraus auch zu wol-
len und anzugehen, beginnt die in ihren Auswirkungen unvergleichliche Innere 
Arbeit.

Der Weg, über den der Einzelne dann ‒ liebevoll aus dem Geiste und für ihn unsicht-
bar, aber an den Auswirkungen zu erkennen ‒ geführt wird, entspricht seinen Le-
bens- und Lernaufgaben. 

Die Alternative dazu, die bei den meisten Menschen in Unkenntnis geistiger Gesetz-
mäßigkeiten wirksam wird, heißt: Das sogenannte Schicksal als Folge des Handelns 
im eigenen, menschlichen Gesetz bestimmt den Lebensweg, was nicht selten zu Un-
verständnis gegenüber der Liebe Gottes, zu Zweifeln an göttlicher Gerechtigkeit und 
zur Abwendung von Gott führt.

Keiner wird jemals überfordert, wenn er sich mit dem Wunsche nach Veränderung an 
die ihm innewohnende Liebe wendet; im Gegenteil: Seinem Willen, seinen Möglich-
keiten, seinen Fähigkeiten, seiner Sehnsucht und Hingabe entsprechend werden die 
Weichen für ihn gestellt. Da jeder von uns einen anderen Weg hinter sich hat, sieht 
für jeden der Weg, der vor ihm liegt, auch anders aus.

Immer aber ist es die Liebe, die einen jeden begleitet. Immer ist es die helfende, stüt-
zende, heilende und barmherzige Hand Christi, die den Willigen Schritt für Schritt ‒ 
um es bildlich auszudrücken ‒ aus dem Dunkel eines tiefen Tals auf lichtere Ebenen 
und schließlich auf weite, freie sonnige Höhen führt.

Da alle Menschen und Seelen Kinder Gottes sind, die unabhängig ihres Verhaltens 
alle in gleichem Maße geliebt werden, ist es für eine Richtungsänderung im Leben 
nicht entscheidend, welcher Religion ‒ ob überhaupt einer ‒ der Mensch angehört. 
„Christus“ steht für die Liebe, und wer sich um ein Leben der gelebten Liebe bemüht, 
dessen Wege werden von der Liebe ‒ die Christus in Gott ist ‒ begleitet. Dies ge-
schieht in grenzenloser Geduld, mit einem unendlich offenen Vaterherzen, mit einer 
für uns Menschen nicht zu begreifenden Größe an Liebe und Barmherzigkeit, die 
demjenigen, der Ja zu seinem Weg zurück ins Vaterhaus gesagt hat und diesen Weg 
dann auch geht, unendlich viel von seiner Last abnimmt.

Mit anderen Worten ausgedrückt: „Wer dem Gesetz dient, dem dient das Gesetz“.

82



Das ist Innere Arbeit, und das ist der Weg, der vor jedem Menschen und vor jeder 
Seele liegt. Das Versprechen Gottes lautet: „Wenn du, Mein Kind, diesen Weg gehen 
willst, dann gehe Ich mit dir.“

Über dieser Tatsache sollten wir uns ganz klar bewusst sein. Die innere Arbeit, also 
das Bemühen, eine Veränderung des Verhaltens hin zur unendlichen und selbstlosen 
Liebe, ist ohne die Hilfe unseres Himmlischen Vaters nicht möglich.

Wenn wir uns die innere Arbeit schematisch vorstellen, ist diese auf fünf Säulen, de-
ren Fundament die Liebe Gottes ist, zu betrachten:

 Selbsterkenntnis

 Entscheidung

 Bitte um Hilfe

 Handeln / Umsetzen

 Geduld und Wachsamkeit

Uns geht es darum, eine Verwandlung unserer Seelenstruktur zu erreichen; dies 
nicht nur im Hinblick auf ein späteres Dasein, sondern auch insbesondere in unse-
rem aktuellen Leben, im Hier und Heute. Diese Seelenstruktur setzt sich zusammen 
aus den vielen gemachten Erfahrungen, die auch viele gemachte Fehler beinhalten 
können. Wir könnten bei den gemachten Fehlern auch von der Sündenschuld spre-
chen. Aber das geht dann doch wieder zu sehr in die klerikale Richtung. Und von 
dort haben wir ja bekanntlich bislang keine konkrete Hilfestellung für unser geistiges 
Weiterkommen erhalten; und so, wie es ausschaut, werden wir auch keine Hilfe be-
kommen. 

Unsere gemachten Fehler können wir mit Sicherheit nicht alle erkennen. Wenn über-
haupt, vielleicht einen Bruchteil derer. Die vergangenen Inkarnationen und alles, was 
sich dort abgespielt hat, sind uns verborgen. Da könnte in diesem Zusammenhang 
die Frage auftauchen: Wie soll ich dann meine Fehler neutralisieren? 

Dazu gibt es eine deutliche und tröstliche Antwort. 

Es ist nicht notwendig, die einzelnen Fehler zu kennen. Vielmehr gilt es, im Zuge der 
Erkenntnis eine Veränderung im Wesen – hin zur Liebe – zu tätigen. Schlussendlich 
sollten wir an die Ausführung mit viel Geduld und Wachsamkeit herangehen. 

Alles in allem wollen wir nicht vergessen, dass einer jeglichen (Aus-) Wirkung eine 
Ursache zugrundeliegt. Wenn uns das bewusst ist, finden wir auch eine Erklärung 
dafür, dass bei dem einen Menschen dessen Leben so, und bei dem anderen ganz 
anders verläuft. Der eine hat z.B. ein beschauliches Leben und ist weitgehend frei 
von Sorgen, und der andere muss einen regelrechten Lebenskampf führen, voller 
Sorgen und Nöte. Für alle Menschen, die ja im Geiste Seelengeschwister sind, ist 
der Gang über diese Erde eine Bewährung, eine Schule. Aufgaben zu erkennen, die 
letztlich jeder sich vor seiner Inkarnation vorgenommen hat, und diese „aufzuarbei-
ten“, sollte das Ziel von uns allen sein. 

83



Lasst uns noch einmal die Säulen, die die innere Arbeit tragen, betrachten. Genau 
genommen die fünfte Säule: „Geduld und Wachsamkeit.“ Ich bin davon überzeugt, 
dass ihr, liebe Expeditionsteilnehmer, schon wisst, weshalb wir da genau hinschauen 
sollten. Bei der inneren Arbeit sind wir ja alle, jeder Einzelne, gefordert, sich selbst, 
sein Wesen, im Spiegel zu betrachten. Die ehrliche Erkenntnis über unser eigenes 
Verhalten und unsere Schwächen kann mitunter ein bitterer Trank sein. 

Wer gibt schon gerne zu, dass hier noch ein Makel, dort eine unerwünschte Eigen-
schaft vorhanden ist? Schnell geht man darüber hinweg und beschönigt für sich 
selbst das Unschöne. Dadurch läuft man natürlich Gefahr, bei der inneren Arbeit 
nicht voranzukommen. Den Auslöser für diesen „Ausfall“ kennen wir. Die Gegen-
satzkräfte, die dunklen Mächte oder Satan – wie immer wir diese bezeichnen wollen - 
sind unablässig an der Arbeit, um uns von unserem gesteckten Ziel, unserem Kurs 
abzubringen. Deshalb sind die Wachsamkeit, aber auch die Geduld enorm wichtig. 
Bei unserem Lebensplan möchten diese dunklen Geister nur eines: Uns wegzubrin-
gen von dem Weg, der uns zur Liebe führt. Vergessen wir das nie, und vor allem: Un-
terschätzen wir deren Aktivitäten nicht! Auch von dort werden Impulse und Gedanken 
an uns gesendet. Sofern wir uns diesen „öffnen“, sind wir schon in deren Einflussbe-
reich. Wo und wenn wir aber voller Überzeugung alle fünf Säulen mit dem göttlichen 
Fundament der Liebe annehmen und unsere innere Arbeit darauf aufbauen, müssen 
wir uns keine Sorgen machen. 

Um uns nun für unsere innere Arbeit und für die dazugehörige Herzensdemut zu rüs-
ten, werden wir ein letztes Mal eine Reise in die Vergangenheit, zu Jesus Christus, 
unternehmen.

Wir kommen gerade an, als Jesus Christus seinen Zuhörern Folgendes ans Herz 
legt:

„…Richtet nicht, damit ihr nicht gerichtet werdet! Denn wie ihr richtet, so werdet ihr 
gerichtet werden, und nach dem Maß, mit dem ihr messt, werdet ihr gemessen wer-
den. Warum siehst du den Splitter im Auge deines Bruders, aber den Balken in dei-
nem Auge bemerkst du nicht? Oder wie kannst du zu deinem Bruder sagen: "Lass 
mich den Splitter aus deinem Auge herausziehen!" – und siehe, in deinem Auge 
steckt ein Balken! Du Heuchler! Zieh zuerst den Balken aus deinem Auge, dann 
kannst du zusehen, den Splitter aus dem Auge deines Bruders herauszuziehen…!“

So, jetzt wieder zurück in unsere Gegenwart. Unsere Aufgabe ist einzig und alleine 
die, dass ein jeder persönlich sein Leben, sein Tun und Handeln betrachtet, bewertet 
und gegebenenfalls ändert - auch wenn uns möglicherweise bei unserem Nächsten 
dessen Fehler und Unvollkommenheiten auffallen. 

Eine Verurteilung sollten wir tunlichst unterlassen. Die Bewertung und das Einmi-
schen in des anderen Angelegenheiten, ihm zu sagen, wo sein Problem liegt und Lö-
sungen für die Beseitigung seiner Fehler aufzeigen, steht uns nicht zu! Mit unseren 
eigenen Unvollkommenheiten sind wir genug beschäftigt. 

84



Sobald wir jemanden richten, beurteilen und verurteilen sind wir nicht in der Liebe. 
Diese klaren Aussagen mögen uns bei unserer wichtigen und segensreichen inneren 
Arbeit allzeit begleiten. 

Eine weitere Offenbarung unseres Himmlischen Vaters, die von Hans Dienstknecht 
am 19.04.20219 (dem Ostermonat) empfangen wurde, soll uns nun noch manches 
Gehörte und Erlebte deutlicher manchen.

Die Ansprache Gottes an den Menschen bzw. durch den Menschen vollzieht sich, 
wie alles in der Schöpfung, nach unumstößlichen, geistigen Gesetzmäßigkeiten. Die 
unterschiedlichen Schwerpunkte und Betrachtungsweisen in den Offenbarungen er-
geben sich durch die göttlichen Grundaspekte der Ordnung, des Willens, der Weis-
heit, des Ernstes, der Geduld, der Liebe und der Barmherzigkeit, entsprechend auch 
der geistigen Mentalität desjenigen, der das Offenbarungswort aufnimmt. In und über 
allem aber wirkt die Liebe als Träger aller Offenbarungen, ohne die ein echtes Got-
teswort nicht möglich ist.

*

Göttliche Offenbarung

Meine Söhne und Töchter der Liebe, an euren hohen Feiertagen, die ihr Mir zu Eh-
ren eingerichtet habt, erwartet ihr, dass Mein Offenbarungswort einen Bezug hat zu 
dem Fest, das ihr begeht. Ich werde euch nicht enttäuschen, auch wenn dies bei 
dem einen oder anderen von euch der Fall sein wird. Denn in eurer Zeit, die viel ern-
ster ist als die meisten Menschen glauben, ist es nicht damit getan, euch im über-tra-
genen Sinn „Frohe Ostern“ zu wünschen.

Ich Bin die grenzenlose Geduld. Dies bedeutet, dass Ich alle Meine Kinder wieder 
heimholen werde, ganz gleich, wie lange dies noch dauert. Doch dies sollte nicht so 
ausgelegt werden, dass es dann auch egal ist, wann eine Besinnung und eine innere 
und äußere Umkehr erfolgen. Die Beschwernisse und die Leiden, die durch Zögern 
und Trägheit entstehen, tragt ihr selbst. An Meiner Liebe zu euch ändert das nichts. 

Warum sollte Ich einem Menschen Meine Liebe entziehen, wenn er mit seinem freien 
Willen Umwege geht? Jemanden nicht zu lieben, nur weil derjenige im Eigenwillen 
und nicht nach euren Vorstellungen lebt, entspricht nicht göttlichem Verhalten, son-
dern menschlichem. Ihr habt Mir ein solches in Unkenntnis – aber unter satanischer 
Beeinflussung auch mit gewollter Verdrehung – zugeschrieben, obwohl Ich als Jesus 
etwas ganz anderes gelehrt und bis zum letzten Atemzug auf Golgatha vorgelebt 
habe. Ich rufe euch daher nicht zu: „Eure Zeit läuft ab. Beeilt euch, wenn ihr euch we-
gen mangelnden Gehorsams keine Strafe durch Mich einhandeln wollt.“ 

Aber Ich schaue auch nicht teilnahmslos und schweigend zu, wenn ihr Wege geht, 
die schmerzhaft, mühsam und belastend für euch sind, und auf denen ihr euch im-
mer mehr in eurem selbst verursachten Schicksal verstrickt. Ich kläre auf, Ich mahne, 
Ich ermuntere, Ich weise auf Fallen und Fehler hin, Ich zeige euch Hintergründe auf, 
und Ich versichere euch immer wieder Meiner unendlichen Liebe.

85



Dabei kann es nicht ausbleiben, dass sich Meine Belehrungen und Erläuterungen 
wiederholen. Zwar ist Meine Weisheit unbegrenzt, euer Bewußtsein aber ist es nicht 
– noch nicht. In der Tiefe eures geistigen Wesens ist es das jedoch nach wie vor, und 
es wird auch einmal wieder ohne Grenzen sein. Im Moment aber lebt ihr mit den Be-
schränkungen, die eine Inkarnation mit sich bringt und müßt so immer wieder auch 
an grundsätzliche Wahrheiten erinnert werden. Schließlich aber wird jeder zu überle-
gen beginnen und verstehen; wann und auf welche Weise auch immer.

Wenn ihr eure Inkarnation bewußt mit eurem Schutzgeist vorbereitet habt, dann ist 
es euer Ziel, auf Erden das zu lernen oder zumindest einen Teil davon, was euch 
noch schwerfällt oder noch fehlt. Gelingt euch dies, dann habt ihr Erfahrungen ge-
sammelt, und eure Seele hat an Kraft gewonnen. Ihr habt eine Bewußtseinserweite-
rung erfahren und seid dadurch nicht mehr die Gleichen wie zuvor. 

Werden die vielen Möglichkeiten des täglichen Lebens nicht in genügendem Maße 
erkannt und als Lernprozess angesehen, dann erfolgt keine Bewusstseinserweite-
rung. Es kann sogar zu einer Bewußtseinseinschränkung kommen. Das hat Auswir-
kungen auf euer „nachtodliches“ Leben in den jenseitigen Bereichen und möglicher-
weise auch auf die Bedingungen, die euch in einer weiteren Inkarnation erwarten.

Mir ist also daran gelegen – und im Idealfall sollte dies auch euer Anliegen sein –, 
das Spektrum eurer Erkenntnisse und positiven Erfahrungen, die sich durch die Um-
setzung Meiner Lehren ergeben haben, wachsen zu lassen; je beständiger umso 
besser. Das ist der Weg, den Ich für euch vorgesehen habe. 

Die Voraussetzungen dafür habe Ich zum einen dadurch geschaffen, dass Ich in den 
Menschen Jesus von Nazareth inkarnierte und die Liebe lehrte, deren tiefe Bedeu-
tung bis dahin so gut wie nicht bekannt war. Zum anderen schloß Ich, bildhaft ausge-
drückt, die Himmel wieder auf; Ich gab allen Menschen und Seelen eine zusätzliche 
Energie für ihre Entscheidung und Entwicklung zum Guten und machte so die Heim-
kehr aller Willigen möglich. 

Mein Kommen, das heißt Meine Inkarnation, feiert ihr als Weihnachtsfest, Mein Ge-
hen, das heißt die Befreiung von euren Fesseln, als Erlösung am Osterfest. Beides 
waren notwendige und entscheidende Maßnahmen, durch die erst die Rückführung 
alles Gefallenen möglich wurde. 

Hört sich das für dich, Mein Sohn, für dich, Meine Tochter, abstrakt an? Kannst du 
nicht allzu viel damit anfangen, weil du mit den Dingen des Alltags mehr als genug 
beschäftigt bist? Dann sage Ich, dein himmlischer Vater, dir, dass dieser Eindruck 
täuscht; dass er nur deshalb entstehen konnte, weil die ganz einfache Wahrheit da-
hinter vor lauter Verdrehung nicht mehr erkannt wird. 

Denn für euch scheint die Materie die Wirklichkeit zu sein, und entsprechend hat sich 
ein angeblich realistisches Denken bei den meisten Menschen herausgebildet, von 
denen nicht wenige stolz sind auf ihren Intellekt, mit dem sie glauben, alles durch-
schauen und erklären zu können. Selbst viele von denen mit einem christlichen Hin-
tergrund sind nicht frei von Zweifeln und Unsicherheiten, wenn es darum geht, eine 
real existierende feinstoffliche Welt anzuerkennen, in der sich unter anderem das Os-

86



tergeschehen abgespielt hat. Und doch feiern sie Ostern und andere religiöse Feste, 
ohne wirklich zu verstehen, was sie hören und lesen, und was für sie ganz persönlich 
von grundlegender und entscheidender Bedeutung ist und darauf wartet, erkannt und 
umgesetzt zu werden. 

Doch, wahrlich, Ich sage euch: Mit dem Wissen um das, was sich bei Meiner Geburt 
oder Meinem Leidensweg und bei Meiner Kreuzigung abgespielt hat, habt ihr ledig-
lich einen kleinen Grundstein für eine notwendige seelische Entwicklung gelegt. Mehr 
nicht. Die sich daraus ergebenden Konsequenzen sind unumgänglich für den Men-
schen. Sie berühren jeden unmittelbar, denn sie sind von dem, was in eurem tägli-
chen Leben geschieht, nicht zu trennen.

Nicht das Wissen also bestimmt maßgebend euer Wohl und Wehe, sondern das, 
was ihr daraus in eurem Leben macht, wie es sich in eurem Alltag auswirkt. Damit ist 
das, was Ich euch mit Meinen aufklärenden Worten schildere, alles andere als ab-
strakt. Alles Geschehen im Geistigen ist im Gegenteil die einzige Realität, auch wenn 
dies von euch nicht direkt wahrgenommen wird. Es zeigt sich jedoch in seinen Wir-
kungen, und wird damit auf eurer Materie für euch „Realität“. 

Derjenige, der es nicht nur beim Wissen beläßt, sondern der sich bemüht, Mein Lie-
begebot in die Tat umzusetzen, erfährt in seinem Leben die Kräfte, die ihn aus dem 
Unsichtbaren heraus leiten. Er erlebt die Wahrheit Meines Wortes: Wer dem Gesetz 
dient, dem dient das Gesetz. Er wird zu einem Wissenden.

Eure Lieder und Anbetungen sind voll des Lobpreises. Ihr feiert Meine Größe, Meine 
Herrlichkeit, Meine Stärke und vieles mehr. Seltener ist dabei von Meiner Barmher-
zigkeit und Liebe die Rede. Habt ihr euch einmal Gedanken darüber gemacht, warum 
das wohl so ist? Auch eure himmlischen Geschwister, die Engel, bringen immer wie-
der zum Ausdruck, dass Ich für sie alles Bin, dass sie dankbar sind für das Erleben 
Meiner Nähe, für die alles verstehende Güte, für die direkte und jederzeit mögliche 
liebevolle Zwiesprache mit Mir. 

Dabei geht es nicht darum, dass Ich ihre Zuneigung erheische. So etwas tun nur 
Menschen, welche Liebe dringend brauchen, die „von außen kommt“, weil ihnen 
ansonsten zu ihrem Glück und ihrer Zufriedenheit etwas fehlt. Ich Bin die bedin-
gungslose Liebe selbst, die Ich ununterbrochen an alles verschenke. 

Engel „loben“ aus einem inneren Bedürfnis heraus, und sie drücken damit ihre Liebe 
zu Mir aus. In erster Linie lieben sie Mich, woraus sich ergibt, dass sie Mich loben. 
Aber es ist kein Halleluja-Singen, wie ihr euch das vorstellt. Auch darin schwingen 
menschliche Sichtweisen mit. Sie bringen, vereinfacht ausgedrückt, ihr Lob durch 
ihre selbstlose Liebe zum Ausdruck. 

In dem Teil eurer Schrift, den ihr das „Alte Testament“ nennt, werde Ich dargestellt 
als eine Instanz, die mit Meinem wahren Wesen kaum etwas zu tun hat. 

Viele von euch haben dies selbst festgestellt und fragen sich, warum immer noch 
darauf zurückgegriffen wird, obwohl Ich doch durch Mein Kommen, Mein Leben und 
Meine Erlösung das alte mosaische Gesetz der strengen Ordnung und des Auge-um-

87



Auge und Zahn-um-Zahn aufgehoben habe. Ich habe euch ein neues Gesetz gege-
ben: Daß ihr einander lieben sollt!

Das Loben Gottes gehörte in den früheren Jahrtausenden, als ein Wissen über das 
Wesen Meiner Liebe noch nicht bekannt war, zu den Möglichkeiten, sich einer göttli-
chen Instanz gegenüber dankbar und ehrerbietig zu zeigen. Sie zeugt von Ehrfurcht 
und Demut. Was sollte dagegen zu sagen sein? Nichts, vor allem dann nicht, wenn 
dem Loben das Lieben folgt!

Es sind nur ein paar Buchstaben, die diese beiden Worte unterscheiden. Und doch 
sind sie von gravierender Bedeutung, denn zu lieben bedeutet etwas völlig anderes 
als zu loben, und es ist ungleich schwieriger zu praktizieren. Ist das vielleicht der 
Grund, warum die Aufforderung, Mich, deinen Nächsten und dich selbst zu lieben 
zwar ausgesprochen wird, viel seltener aber der Weg aufgezeigt wird, wie der 
Mensch zu dieser Liebe wieder werden kann? 

Aus Sicht der Gegensatzkräfte ist ein Lobpreis Gottes eine relativ unverfängliche, 
eine sie in ihrem Dasein kaum bedrohende Sache. Man kann loben und preisen, eh-
ren und würdigen, auch ohne dass es einer inneren Veränderung des Menschen be-
darf. Man kann entsprechende Räumlichkeiten noch so schön schmücken und noch 
so bunt und ansprechend gestalten: All das bleibt an der Oberfläche. Solcherlei An-
betungsformen stärken nicht die Seele und führen nicht auf den Weg der Selbster-
kenntnis, an dessen Ende ein anderer Mensch steht, und wenn das Loben noch so 
ernst genommen wird. 

Anders sieht es aus, wenn Ernst damit gemacht wird, schrittweise wieder zur Liebe 
zu werden durch das Bemühen, im Alltag das umzusetzen, was Ich als Jesus gelehrt 
habe. Dann werden die dunklen Kräfte unruhig, denn sie fürchten um ihren Einfluß 
und um ihre Energielieferanten.

Überlegt euch, Meine Geliebten, wie ihr es mit dem Loben und Lieben künftig halten 
wollt, falls diese Überlegung für euch wichtig sein kann. Ihr habt den freien Willen.

Ich habe euch mit diesem kleinen Beispiel aufgezeigt, wie leicht es sein kann, vorge-
gebenen Auffassungen oder Lehren zu folgen, ohne dass euch dabei bewußt wird, 
dass ihr euer eigenes Denken und eure eigenen Überlegungen vernachlässigt. Auch 
das gehört zu einem Teil der gegen Mich und gegen euch gerichteten Maßnahmen – 
wobei es deutlich schlimmere gibt –, die euch in eurer Eigenständigkeit und eurer 
Verantwortung beeinträchtigen sollen. Ihr habt aufgrund eurer Erziehung gelernt, von 
denen etwas anzunehmen und zu lernen, die es besser wissen. Das ist ein ganz nor-
maler Vorgang, denn solange ein Mensch unwissend ist, ist er darauf angewiesen, 
von anderen belehrt zu werden.

Irgendwann in eurem Leben aber werdet ihr – zumindest die meisten von euch – an 
einen Punkt kommen, an dem ihr mehr wissen und erfahren wollt als das, was man 
euch bisher beigebracht hat. Was macht ihr dann? An wen wendet ihr euch? Wen er-
achtet ihr als kompetent, euch über euren momentanen Wissens- und Erfahrungs-
stand hinaus weiterzuführen? 

88



Der Wunsch, mehr zu erfahren und sich weitere Kenntnisse anzueignen, will sich in 
allen Bereiche eures Lebens ausdrücken. Er gilt für euer Allgemeinwissen ebenso 
wie für euren Beruf, eure Freizeitbeschäftigung, eure geistigen Interessen und vieles 
mehr.

Er ist legitim und durch die ständige Evolution bedingt und gerechtfertigt; es gäbe 
sonst keinen Fortschritt. Er bringt euch dazu, euch über euren Meister, euren Lehrer, 
euren Vorgesetzten, vielleicht auch über euer Elternhaus hinaus zu entwickeln. Diese 
Tendenz gibt es auf allen Gebieten. Das ist gut so, und es ist in Meinem Willen, so-
lange dabei die „Spielregeln“ Meiner Liebelehre eingehalten werden. Daß dies z. B. 
bei wissenschaftlichen Forschungen nicht der Fall ist, die zum Bau und Einsatz von 
zerstörerischen Waffen führen, ist leicht zu erkennen.

Ist euch aber auch aufgefallen, dass es auf religiösem Gebiet keinerlei neue Erkennt-
nisse gibt? Daß alles wie in einem Block einbetoniert ist und sich immer nur um das 
dreht, was bereits bekannt ist? Obwohl Ich doch Meinen Geist angekündigt habe, der 
euch in weitere Wahrheiten führt?! Zwar werden intellektuelle Spielereien getrieben, 
um Meine einfache Lehre der Liebe den Vorstellungen und Wünschen der kirchlichen 
Obrigkeiten anzupassen, aber die viel wichtigere, konkrete Anleitung zur Herzensbil-
dung ist auf der Strecke geblieben ist. Ein Blick auf den Egoismus und die Gewaltbe-
reitschaft der Völker belegt dies. Erkennt ihr daran die Einflüsse aus den unsichtba-
ren Bereichen, die – auch wenn sie vielen abstrakt erscheinen – zum heutigen Ist-Zu-
stand eurer Welt beigetragen haben?

Gebt eure Verantwortung nicht ab! Wenn euch dies beim Handeln nicht immer ge-
lingt, weil zu vieles an äußeren Schwierigkeiten noch dagegensteht, so bewahrt euch 
eure Eigenständigkeit in euren Empfindungen und in eurem Denken. Ihr seid macht-
volle Kinder Meiner Liebe. Wenn ihr wieder dazu werden wollt, dann kommt in eurem 
Inneren zu Mir und laßt euch helfen.

Laßt Mich euch zwei einfache Fragen stellen. Die eine: Fühlt ihr euch erlöst, nach-
dem ihr wißt, dass Ich euch erlöst habe? Und die andere: Seid auch ihr schon aufer-
standen, nachdem Ich euch durch Meine Auferstehung die Wege bereitet habe?

Das folgende Bild mag euch zu Antworten verhelfen.

Das Werk Meiner Erlösung wird auch manchmal so dargestellt, dass Ich Meine Kin-
der aus dem Gefängnis befreit habe, in das die Finsternis sie eingeschlossen hat. 
Korrekter wäre: in das sie sich haben einschließen lassen. 

Diese Interpretation ist bedingt richtig. Ich habe euch nicht befreit, denn Ich handle 
nicht gegen euren Willen und hole euch nicht aus einem Gefängnis heraus, das ihr 
nicht freiwillig verlassen möchtet. Ich habe euer Gefängnis aufgeschlossen und die 
Tore weit geöffnet. Die Entscheidung, ob ihr in die Freiheit gehen möchtet oder nicht, 
liegt einzig und allein bei euch! Insofern ist es auch falsch, von einer „automatischen 
Erlösung“ zu sprechen und davon, dass allein durch Mein Opfer auf Golgatha alle 
Schuld gesühnt worden wäre und Glaube und Gnade ausreichen würden, um wieder 
Eingang in den Himmel zu finden.-

89



Wäre dies so erfolgt, dann hätte Ich gegen Mein eigenes Gesetz gehandelt, das be-
sagt: Der freie Wille eines jeden Kindes ist unantastbar! 

Wenn Ich zugelassen habe, dass du Mich aus freien Stücken verläßt, wieso sollte Ich 
dich dann gegen deinen Willen zurückholen?

Der eine oder andere unter euch wird sich fragen, wer denn freiwillig in seinem Ge-
fängnis bleiben möchte. Täuscht euch nicht, Meine Geliebten. Für viele gleicht ihr 
Gefängnis einem goldenen Käfig, in dem sie sich zu Hause fühlen, der ihnen in ge-
wissem Maße Sicherheit bietet, und an dessen Beschränkungen sie sich gewöhnt 
haben, zumal sie nichts anders kennen.

Hinzu kommt, dass viele Menschen eine falsche Vorstellung davon haben, was ihre 
Entscheidung für die Freiheit für sie persönlich bedeutet. Sie glauben, alles sofort 
lassen zu müssen, was ihnen in ihrem Gefängnis lieb und teuer war und noch ist. Sie 
haben Angst, sich auf etwas Ungewisses einzulassen, von dem nur vage Vorstellun-
gen existieren. Was wird Gott mir nehmen als Voraussetzung für mein Einverständ-
nis, mein Gefängnis zu verlassen? Bin ich „draußen“ vielleicht unglücklich, weil mir 
vieles fehlt, was mich – trotz meiner Fesselung – in gewisser Weise zufrieden und 
glücklich hat sein lassen?

Ich wiederhole, was Ich schon so oft gesagt habe:

Ich nehme dir nichts, was du Mir nicht freiwillig gibst! Absolut nichts! Ich helfe dir aber 
dabei, das loszulassen und zu überwinden, von dem du erkannt hast, dass es nicht 
zu einem Kind Gottes paßt. Ich tue dies schrittweise, und zwar so, wie es dein 
Wunsch ist, und so, dass es dich nicht belastet!

Glaubst du Mir, Mein geliebter Sohn, Meine geliebte Tochter?

Zu Beginn Meines Offenbarungswortes sprach Ich davon, dass ihr Erfahrungen sam-
melt und eure Seele an Kraft gewinnt, wenn ihr euer Inkarnationsziel anstrebt oder 
sogar erreicht. Eine kleinere oder auch größere Bewußtseinserfahrung und -erwei-te-
rung ist der Lohn dafür, sozusagen die Folge. Meine Frage an dich: 

Hast du schon einige deiner Schritte gemacht? Hast du Meine Worte nicht nur gele-
sen, sondern sie auch in dir bewegt? Dann bist du nicht mehr der oder die Gleiche 
wie zuvor; dann bist du schon von einem Teil deiner Sorgen und Nöte und von dem, 
was dir dein Leben schwergemacht hat, befreit. Dann freue Ich Mich mit dir. Willst du 
Mir in stillen Minuten sagen, wie es dir erging oder jetzt ergeht? Nicht Meinetwegen, 
denn Ich weiß ohnehin um dich, sondern deinetwegen. Damit es dir bewußt wird und 
du voll aufbauender Freude erkennst, in welcher Weise Meine Liebe schon dein Le-
ben verändert hat. Das wird dir Mut machen und dir zu neuem Antrieb verhelfen. 
Denn es warten noch einige Aufgaben auf dich. Mein Kind, Ich Bin dabei an deiner 
Seite.

Meine Geliebten, Mein Wort ist ernst, denn ihr lebt in einer wahrhaft ernsten Zeit. Es 
würde euch nichts nützen, Meine Botschaft lediglich zu lesen, um dann zum Tages-

90



geschehen überzugehen. In einer Meiner Weihnachtsbotschaften sagte Ich einmal, 
und das gilt auch für dieses Mein Wort: 

„ … wird es nur halb oder gar nicht verstanden, dann ähnelt das einem Verhalten, 
das den Überbringer eines Geschenkes feiert, nicht aber das Geschenk selbst, weil 
dessen Wert und der daraus zu ziehende Nutzen nicht erkannt werden.“

Ich wünsche allen Meinen Kindern, dass sie den Wert erkennen; nicht nur, was die 
Bedeutung von Ostern betrifft, sondern dass sie die Wahrheiten in Meinen Offenba-
rungen erkennen. So können diese zu einem Schritt für sie werden, der von einer 
theoretisch-theologischen Erlösung zur praktischen Befreiung führt.

Amen

Das Stichwort „Befreiung“ wollen wir nochmals aufgreifen. Die Welt, die Menschheit 
träumt von unendlicher Freiheit und bindet sich unablässig selbst. Auf unserer langen 
Reise durften wir viel erleben und konnten manch Neues lernen. Als Essenz aller Er-
lebnisse und Erfahrungen dürfen wir Folgendes mitnehmen: 

Die Liebe führt uns in die Vollkommenheit und in die unendliche, ewige Freiheit. Sie 
führt uns zu unserem ursprünglichen Ausgangspunkt – zu unserer Himmlichen Hei-
mat, zum Vater. Den Zustand und den Ort zu beschreiben, ist mit den uns zu Ver-
fügung stehenden Worten und Empfindungen nicht möglich. Aber wir dürfen uns si-
cher sein, dass es einfach wunderbar sein wird. Alle Leiden, Sorgen, selbst Kriege 
und Gräuel werden vergessen sein. Ein uns noch unbekannter, vollkommener Friede 
wird uns umhüllen. Wenn es euch möglich ist, empfehle ich jedem Einzelnen, diese 
Aussicht, dieses Ziel im Herzen zu tragen und immer und immer wieder zu beschau-
en; aber nicht mit Wehmut, sondern in der Vorfreude auf das Kommende. 

Wir sind am Ende unserer Expedition in die Unendlichkeit angelangt. Hoffentlich ha-
be ich euch nicht zu sehr beansprucht, und ihr alle sind gesund und wohlbehalten 
geblieben. 

Unbekannte Sphären haben wir erforscht, die bislang noch niemals betreten wurden. 
In eurem Arbeitsbuch sollten jetzt alle notierten Fragen beantwortet sein, das hoffe 
ich zumindest. Es würde mich sehr freuen, wenn in der Rubrik „Erkenntnis“ recht viel 
notiert wurde, und künftig damit eine Leitlinie für euer weiteres Leben entwickelt wer-
den kann. Auf alle Fälle danke ich euch für euren Mut und euer Durchhaltevermögen, 
bei der Expedition in die Unendlichkeit dabei zu sein. 

Euch allen wünsche ich von Herzen alles Gute, Gesundheit für den irdischen, aber 
besonders für den geistigen Leib; und nicht zuletzt den unendlichen Segen unseres 
Himmlischen Vaters.

Mein besonderer Dank gilt, wie kann es anders sein, meinem und eurem Himmli-
schen Vater! Er ist es, der uns alle in dem Bemühen, zu IHM zurückzukehren, unter-

91



stützt - und dies auf eine phantastische, für unseren noch beschränkten Geist schier 
unglaubliche Art und Weise. 

* Ein Dogma bezeichnet eine als absolut wahr und allgemeingültig verstandene kirchliche Aussage 
oder Lehre. Ein Dogma verpflichtet zur Annahme der in ihm formulierten Lehre. Die ausdrückliche 
Leugnung eines Dogmas führt zum Ausschluss aus der Kirche und damit beim "Tod" des Menschen 
zur ewigen Höllenstrafe (ewige Verdammnis).

 „Wenn ein Getaufter ein eigentliches Dogma vorsätzlich leugnet oder bezweifelt, macht er sich der 
Sünde der Häresie schuldig und verfällt der Strafe der von selbst eintretenden Exkommunikation“ 
(Ludwig Ott, „Grundriss der katholischen Dogmatik“).

92


